ب<sub>اشراف</sub> أوليڤييه رومو، جان فريديريك شوب وإيزابيل تيرو

> دراســة العلــوم الاجتماعية المقارنة



## دراسة العلوم الاجتماعية

#### FAIRE DES SCIENCES SOCIALES

المجلد الثاني المقارنة COMPARER

مدرسة الدراسات العليا في العلوم الاجتماعية

دار الفارابي

دراسة العلوم الاجتماعية المقارنة الكتاب: دراسة العلوم الاجتماعية، المجلد الثاني- المقارنة

المؤلف: مجموعة من المؤلفين بإشراف أوليڤييه ريمو ، جان فريديريك شوب وإيزابيل تيرو

پاسكالَ هآغ وسيريل لوميو.

ترجمة: الدكتور نجيب غزاوي

و غازي برو (مراجعة وتدقيق)

الغلاف: جبران مصطفى

الناشر: دار الفارابي بيروت - لبنان

ت: ٣٠١٤٦١ (٠١) - فاكس: ٢٠٧٧٥ (٠١)

ص. ب: ۳۱۸۱/ ۱۱- الرمز البريدي ۲۱۳۰ ۱۱۰۷

www.dar-alfarabi.com

e-mail: info@dar-alfarabi.com

الطبعة الأولى: تشرين الثاني/ نوفمبر 2016

ISBN: 978-614-432-709-8

جميع الحقوق محفوظة لدار الفارابي
 تباع النسخة الكترونيا عبر موقع دار الفارابي

\*\*\*

العنوان بلغة الأصل الفرنسية:

#### FAIRE DES SCIENCES SOCIALES

2- COMPARER

Sous la direction de :

Olivier Remaud, Jean Frederic Schaub et Isabelle Thireau Traduit par

Nagib Ghazaoui et Ghazi Berro (co-traducteur)

© 2102 ÉDITIONS de l'EHESS ISBN 978-2-7132-2362-4

[متابعة ترجمة الكتاب وإنتاجه: محتَرَف القول الجريء بإدارة غازي برّو]

بيروت موبايل: 70216140

Atelier. oser. dire1@gmail. com

Réalisation et traduction de l'ouvrage: Atelier oser dire animé par Ghazi Berro «Cet ouvrage a bénéficié du soutien des Programmes d'aide à la publication de l'Institut français. »

حظى هذا الكتاب بدعم برامج مساعدة النشر من قبل المعهد الفرنسي.

## ملحوظة الناشر

بالنسبة من يتساءل حول وضع العلوم الاجتماعية اليوم، فإن المبادرين لإعداد هذه الأجزاء الثلاثة، التي حملت عناوين النقد، المقارنة والتعميم، يحدوهم الأمل في تقديم الأجوبة الشافية عن تساؤلاتهم. خصوصاً وأنهم ينتمون جميعاً، إلى المدرسة العليا للعلوم الاجتماعية، إلّا أنهم لا يزعمون، على الإطلاق، تمثيل فروع اختصاصاتهم العلمية وحدهم، ولا حتى المؤسسة التي ينتمون إليها. غير أنهم يسعون لتقديم ما يرونه القسم الأكثر إبداعاً من أعمالهم التي لا تزال قيد التنفيذ، واضعينها في إطار البيئة الفكرية الخاصة بمجالات تخصصهم أو بحقل دراساتهم؛ وكلهم يجسدون، أيضاً، جيلاً تكوّن على خطى أسلافهم الذين آثرنا عدم استحضارهم كي ندفع إلى الصدارة الطريقة التي يجري فيها البحث ويتحوّل، في الوقت ذاته الذي يتحول فيه المناخ الفكري الذي تتم في ظله هذه التطورات.

فكم من أمور تغيرت بين حقبة الستينيات والسبعينيات الظافرة، وتلك، الأكثر تكتماً بالرغم من أنها ليست أقل إنتاجية، العائدة إلى العشرية الأولى من القرن اللاحق: ثمة ميادين جديدة، وطرائق جديدة، ومرجعيات فكرية جديدة ولحدت من رحم عولمة المبادلات الفكرية ودمقرطة البحث. إن من شأن النصوص المثبتة هنا أن تكذّب الخطابات الآيلة إلى تجميد المشروع، والعمل المفهومي وطرائق العلوم الاجتماعية ضمن زمن واحد أو حدمن أزمنة تطورها التاريخي. وبعيداً من التصريحات المعرفية ذات المنحى الاستعراضي، آثر المؤلفون إثبات حيوية ممارساتهم العلمية الحالية من خلال تقديم القدوة. لذلك يحدونا الأمل بأن تكون الأمثلة المنتقاة حاملة لمفاتيح لا غنى عنها لكل من أراد فهم العالم ليكون له تأثير فيه.

على إثر حقبة من الشكوك وأعمال النقد الذاتي التي طبعت العقدين الأخيرين المنصرمين، استعادت فروع اختصاصاتنا مقداراً من الثقة، بفضل ما اغتنت به من إدراك لحدودها ووعي أدق برسالتها، لذلك يتناول كل من الأجزاء الثلاثة واحدة من العمليات الجارية في النهج الفكري الخاص بالباحثين. فلا يجوز عزل أية عملية عن الأخرى؛ والمصنفات الثلاثة تشكل وحدة لا تنفصم عراها، وهي تسمح بفك رموز الأنماط التي تحكم العمل داخل تلك الاختصاصات. النقد، لأن البصيرة الانعكاسية تمثل أفضل علاج لاستعادة الخبرة براعتها؛ المقارنة، لأنه ليس ثمة نتائج مقنعة تستند إلى دراسة حالة بمفردها فقط؛ والتعميم، أخيراً لأن في صلب النهج العلمي، تقع مسألة الانتقال من الحالة الفريدة إلى الحصيلة العامة. تلك هي خطوط الدفع الموجّهة اليوم للعلوم الاجتماعية.

دراسة العلوم الاجتماعية، عمل جماعي صممته وأشرفت عليه لجنة تحرير مؤلفة من:

Emmanuel Désveaux إمانويل ديڤو میشیل دو فورنل Michel de Fornel ياسكال هآغ Pascale Haag Cyril Lemieux سيريل لوميو كريستوف يروشاسون Christophe Prochasson أوليڤييه ريمو Olivier Remaud جان فريديريك شوب، Jean-Frédéric Schaub Isabelle Thireau إيزابيل تيرو آنٌ برتران للتنسيق Anne Bertrand

إن ثلاثية دراسة العلوم الاجتماعية مؤلّف جماعي بثلاثة مجلدات صممته وأشرفت عليه لجنة نشر مؤلفة من: إمانويل ديڤو وميشيل دو فورنِل، وپاسكالّ هآغ، وسيريل لوميو وكريستوف بروشاسون، وأوليڤييه رومو وجان فريدريك شوب وإيزابيلّ تيرو، وقامت آنّ برتران بتنسيقه.

#### النقد

\*پاسكال هآغ وسيريل لوميو (إشراف)
النقد ضرورة

القسم الأول: التفكير بطريقة أخرى

\* سابين شالفون - دومِرْسَي الحصة الحيّة لأبطال المسلسلات

\*جيورجيو بلوندو

المساءلة المتعددة في الدولة ما بعد الاستعمارية في أفريقيا

#أوليڤييه رومو

مناقضات عقل المواطنة العالمية

القسم الثاني: إظهار الخطأ

\*جان\_پيير كاڤاييه

من أجل استخدام نقدي للأصناف في التاريخ

\*ماريون كاريل

الخطاب الأمين هل هو خداع أيضاً? من أجل نقد جذري للنزعة المنطقية

# جورج ديدي-هوبرمان

على خطو الخادمة الخفيف معرفة الصور، معرفة شاذة

دراسة العلوم الاجتماعية

### القسم الثالث: إثارة النقاش العام

#### \*داڤيد مارتيمور

مجتمع الخبراء

منظور نقدي

#### \*أليس إنغولد

ما النهر؟

النقد والأبحاث الميدانية في مواجهة المواقف غير المحددة

#### \*ديدييه فاسان

على عتبة المغارة

الأنتروبولوجيا باعتبارها ممارسة نقدية

#### \*إستيبان بوخ

الموسيقي والذاكرة ونقد ١١ أيلول حول مقطوعة «تقمص الأرواح» لجون ادامز

## القسم الرابع: توضيح المارسات

#### \*نيكولا دودييه

النظام، القوة، التعددية

الربط بين الوصف والنقد حول المسائل الطبية

## المقارنة

أوليڤييه رومو، وجان فريدريك شوب وإيزابيل تيرو (ناشرون)

ما من فكر انعكاسي من دون مقارنة

القسم الأول: الفكر المقارن

\*جيروم باشيه

عصر وسيط معولم؟

ملاحظات حول الحوافز المبكرة للفعالية الغربية

**\***برونو كارسنتي

البنيوية والدين

القسم الثاني: الأدوات المقارنة

\*فريدريك جوليان

مقارنة ما لا يقارن: مقارنة البشر ورتبة الرئيسات فضائلها وحدودها

**#پاولو ناپولي** 

القانون والتاريخ والمقارنة

\*ليليان هيلبر - پيريز

تاريخ مقارن للمواريث التقنية

مجموعات الاختراعات وإيداعاتها في فرنسا

وإنكلترا في القرنين الثامن عشر والتاسع عشر

\*جيزال ساپيرو

المقارنة والتبادل الثقافي

حالة الترجمة

\*ستيفان بروتون

النظرة الخاطئة

دراسة العلوم الاجتماعية

#### #ڤالىرى جلىزو

كوريا في العلوم الاجتهاعية هندسات المقارنة في امتحان الموضوع الثنائي

#### \*كاترينا غينزي

طرائق في المقارنة نظرات هندية حول التوافق بين المعارف

\*\*\*

## التعميم

\*إيهانويل ديڤو وميشيل دو فورنِل (ناشران) التعميم أو التجاوز الأبدي

القسم الأول: في المفرد باعتباره عاماً

\*دانييل سوفاي

كيف نعمم؟

أخبار إتنوغرافيا الطوارئ الاجتماعية

\*ستيفان أودوان – روز

الحرب، لكن عن قرب

القسم الثاني: آفاق الشمولية

\*جروم دوكيك

«المنعطف الاجتماعي» لفلسفة الفكر مساهمة العلوم الفكرية

> \*لوران باري ميشيل دو فورنِل تعميم غير المعروف

> > \*فيليب أورفالينو

قرار المجموعات

\* سيباستيان لوشوڤالييه

لا تجريد صرف ولا تعميم بسيط درس ياباني من أجل إعادة بناء الاقتصاد السياسي

دراسة العلوم الاجتماعية

### القسم الثالث: التعميم ووقائع التاريخ

#### \*پيير - سيريل هوتكور

الأصول الشرعية والتاريخ بعض الملاحظات انطلاقاً من تاريخ إجراءات الإفلاس

#### \*جوسلين داخليا

الامتدادات المتوسطية الفرون الحديثة (السادس عشر - الثامن عشر)

#### \*كاتاريتا ماديراساتوس وجان - فريدريك شو؟

التاريخي الإمبرطوري والاستعماري «للنظام القديم» نظرة على الدولة الحديثة أوليفيه رومو
Olivier Remaud
وجان - فريدريك شوب
Jean- Frédéric Schaub
وإيزابيل تيرو
Isabelle Thireau

## ما من تفكير انعكاسي من دون مقارنة

إذا كان التحليل في العلوم الاجتماعية، ذا طبيعة مقارنة، فلا يعني هذا أن تكون عملية المقارنة أمراً بدهياً. وبالرغم من أن هذا الرأي قد بدا طبيعياً في نظر من يستخدم المقارنة، إلا أنه لا يقلّل من تعقيد هذه العملية. ذلك أن المقارنة تتيح خيارات واسعة من العمليات المعرفية التي ترتبط، هي أيضاً، بالغايات التي نسعى إليها من خلال ممارستها، فهي مصدر للتحليل تارة، فتسمح للباحث بأن يتقدّم بفضل عمل دائم من المقاربات والتمييزات. كما تمثّل، تارة أخرى، موضوع برنامج البحث وتدعم آلية تفريد، أو آلية تعميم، على النقيض من ذلك. فهي تقابل بين الأشياء والمجتمعات والمسارات على المتباعدة، في الزمان أو المكان، وتواجه، في الغالب، صعوبة أساسية: إن المتباعدة، في الزمان أو المكان، وتواجه، في الغالب، صعوبة أساسية: إن اندراجها ضمن علاقات لا متناظرة يصل بها حدّاً لا يمكن معه تحديد أبعادها.

تثير النصوص التي جمعناها، في هذا الجزء، أسئلة حول طبيعة عمليات المقارنة التي يقوم بها الباحثون في العلوم الاجتماعية، كما تأخذ في الاعتبار أيضاً، العمل المقارن الذي يقوم به الأفراد والمجموعات الذين يشكلون مواضيع لتحليلهم. ذلك أن المقارنة تبقى مهمة تفكير انعكاسي مهما كان

مخطّط البحث، فلا يكتفي المرء أبداً بتوصيف ما يسعى إلى مقارنته؛ ذلك أن المقارنة تعني سلفاً التأويل الذي يمكنه الزعم أنه ينبعث من العدم، وكأن ليس للنظرة التحليلية تاريخ مُسْبق، في هذا المجال. ونضيف إن التفكير الانعكاسي هو دوماً تفكير انعكاسي تقاطعي، مؤلف من تأويلات عديدة، تتقاطع مع تقاليد الشرح والإبداع الشخصي.

ويقوم كل المساهمين بالتدقيق في هوية المقارنين، ويعملون على فك رموز معانسي الكيانات المقارّنة، ويناقشون المنهجية المقارنة التي يستخدمونها، كما يهتمّون، جميعاً، بالأفعال أو العلاقات أو المعارف أو المؤسسات، ويوصّفون المستويات، سواء أكانت مكانية أم زمانية، من دون إهمال ألعاب اللغة وصعوبات الفهم والترجمة، كما أنهم يضعون، جميعاً، موضع التساؤل، مسألة شرعية المقارنات القائمة. وحين تدعم المقارنة نهجاً تعميمياً، فإنها تَنتُج هي ذاتها، في الغالب، أيضاً، من تعميمات سابقة، لا يسعى أحد إلى تقويم مشروعيتها. لذلك يجرى التقريب بين الأشياء التي نظن بأنها قابلة للمقارنة، فيما نميّز أخرى تعتبر غير قابلة لذلك. ولا يجري، عادة، التمحيص في المعايير المستخدمة في هذه العملية، فتبدأ المقارنة بالتأرجح بين أنظمة معرفية غير متجانسة، ونصبح أكثر ميلاً لاعتماد ما هو قابل للمقارنة، وتوضيــح ما هو غير قابل لذلك، ونهمل المجازفة في ما هو غير قابل للمقارنة حين نقع عليه. إن تاريخ العلـوم الاجتماعية هو أيضاً تاريخ تلك الإهمالات، والترسّبات، وتغييراتها، وتقودنا ممارسة التفكير الانعكاسي التقاطعي، ضمن العمل المقارن، إلى الملاحظة التالية: إن كلُّ معرفة جديدة، وكل تبادل جديد بيـن العلوم يواجه البديهيات المزيّفة الناجمة مـن عدم التبصر. ذلك أنه تظهر تشابهات غير متصوّرة حتى الآن، وفروق أخفاها مظهر الاستمرار والتتابع. وحين يُفهم التفكير الانعكاسي بشكل جيد، فإنه يشجّع الباحث على الاختبار الدائم لانسـجام المقارنة المعتمدة مع الأشـياء المعرفية المستهدفة. إن هذا التطوّر في التحليل، ذا الطبيعة النقدية، يطيح أسسه ذاتها كما يهز القناعات

الباطلة، لذلك نرى أن النهج المقارِني يتطلّب نوعاً من اليقظة فيستخدم أدوات القياس والتاريخ الموازي والتحويل والاقتراض، في مواجهة المنهجيات التي تمتدح الاستمرار أو التسلسل الخطّي، كي تستبعد ما لا ينسجم معهما. إن المطلوب استنفاد آليات التعارض، والفروق المتدرّجة، والتداخلات المتتابعة للأشكال المتفرّدة، وسيرورات التعميم، من أجل تجنّب أي تعارض مصطنع بين المستوى الجزئي والمستوى العام. وبعيداً من التفكير المشترك حول المقارنة، تشير الدراسات التي جمعناها هنا، إلى تواريخ متمايزة وأماكن متنوّعة، وهي تؤكد على أهمية المجالات المعيّنة وتنوّعها.

تحتلّ عملية المقارنة في ممارسة البحث في العلوم الاجتماعية، بالنتيجة، مكانة أصيلة ومركزية على السواء، إذ يؤسّس فعل المقارنة الإطار النظري للعملية العلمية فيها، ويعرّف الأفق البرنامجي للبحث الميداني كما يعيِّن الموضوع الملاحظ: أي المجتمعات المؤلفة من فاعلين يمضون وقتهم في تحديد صفات أوضاعهم من خلال المقارنة. إن الأبحاث المجمعة في الجزءين الأخيرين من كتاب دراسة العلوم الاجتماعية، التعميم والنقد، كما أبحاث هذا الجزء، تتضمّن، وفاقاً لهذا العنوان الثلاثي، ضرورة المقارنة. وسواء ارتبط الأمر بالصعود إلى التعميم انطلاقاً من تقاطع النتائج التجريبية، أم من حركة الفكر الانعكاسي في العلوم المختلفة التي تطوِّر إنتاج المعرفة من خلال العودة إلى ذاتها، تقوم هذه المناهج بالمقارنة بين الفرضيات والنتائج، وبين ما هو منتظر وممارسات البحث. وهكذا نجد المقارنة مطبقة في كل مكان في العلوم الاجتماعية، لذلك فقد ميّزنا بين ثلاث زوايا للمقاربة.

ندرك في النهج الأول أبعاد ما يمكن تسميته الفكر المقارني". فحين نصف موقفاً اجتماعياً أو استعداداً فكرياً، نُظهر، دوماً، تمايزات بين ما هو معروف وما هو مجهول؛ بين ما يبقى غامضاً وما يصبح واضحاً؛ بين الماقبُليّ والمابعُديّ. فما من معرفة تنتج من تعميم عفوي ضمن أطر فارغة؛ فالمعرفة شمرة تعديل في حيّز فكري مشبع، إلى حدما، بالمعلومات أو القناعات.

ويدرك الباحث في العلوم الاجتماعية، في الوقت ذاته، حين يصنف مضمون الانعكاس الفكري لنهجه، طابع هذا الأخير التراكمي، ويعتبر هذا الاعتراف الأولي العلامة المميزة للمقاربة بواسطة البحث. وهي تختلف عن الوصف المباشر للواقع، الأمر الذي يجعل النظرة الصحافية هشة، ولكنه يجعلها في بعض الأحيان ملائمة سياسياً.

تعلن علومنا صراحة عن إرادتنا في الانخراط في ديمومة نابذة لطغيان الراهن الآني، ونحن نعرف أن بطلان المعارف المنتجة يجد جذوره راسخة، منذ البداية، في مخطِّط الأبحاث التي نديرها. إلَّا أننا نسمعي، مع ذلك، ولفترة معقولة، إلى تحديد لغة مشتركة تسمح بالمقارنة بين وجهات النظر، انطلاقا من مقاربات تخضع لقواعد منهج ومنطق مشــتركة. لذلك، يصبح النقاش في الأعمال التي غادرَنا مؤلفوها، الخبز اليومي للباحثين في العلوم الاجتماعية. وحتى فمي العلوم التمي يبدو أن قواعدها المهنيمة تفرض إيقاعاً سريعاً للتقادم - وهذا وهم ازداد مع النشر الإلكتروني للنتائج - لا يمكن استبعاد الحوار مع الميراث النظري القديم أبداً، وليس من الممكن، في الممارسة العلمية، بهذا المعنى، تصوّر أي انعكاس فكري من دون استخدام المقارنة. لذلك عديدة هي الأعمال المؤسِّسة لعلومنا التي اعتمدت عملية المقارنة مبدأ من أجل فهم الحركيات الاجتماعية. حتى إن نقد مفهوم المادة العلمية التخصصية، ينطلق من جهد يبذل في المقارنة داخل الأبحاث التي تتعلُّق بالمجتمعات. تلجأ المقارنة هنا إلى التاريخ والإتنولوجيا وعلم الاجتماع، أو إلى علم التأويل للحركة العلمية ذاتها. وتمثّل المساهمتان اللتان يفتتح بهما هذا الجزء أقرب مثلين من هذا الفكر المقارنيّ؛ فالأولى، مساهمة جيروم باشميه التي تسبر، بشكل أوسع، أهمية دور الكنيسة، أي دور البنية الكنسية في المسيحية، في حركية العصر الوسيط وفي التوشع الغربي، على نحو أوسع. وأما الثانية، فيتساءل فيها صاحبها، برونو كارسنتي (Bruno Karsenti) عن الأدوار المتتابعة التي قام بها الدين في العلوم الاجتماعية، من خلال

الأنتروپولوجيا الدينية، عبر التركيز على الأولية الاستكشافية التي تنسب إلى الدين وما يستند إليه من معتقدات مؤسساتية.

أما زاوية المقاربة الثانية فتسعى إلى تحديد الأداة المقارنية. يستخدم المقارنيّ في بحثه التجريبي المقارّنة باعتبارها وسيلة وصف للأشياء التي يرغب في توضيح حركيات تحوّلها. ويتم توصيف المراحل التاريخية والمجموعات الاجتماعية والممارسات الثقافية، بشكل دائم تقريباً، من خلال التعارض مع عصور أخرى ومجموعات أخرى وممارسات أخرى. ويعتبر تقسيم الزمن التاريخي، وكذلك الحيّز الاجتماعي، وسائل لإنتاج التمايز بالمقارنة. وتخلق العلوم الاجتماعية في حال تخلِّيها عن هذه المنهجية الوهم حول صحة التقسيم الذي تقوم به، وتميل بعض هياكل السلطة الأكاديمية أو الاجتماعية أو السياسية إلى منح الشرعية إلى هذا الصمت الذي يجعل من العزوف عن كل أفق نقدى حوَّل مسارات القرارات العلمية أمراً مقدّساً، فهو يحوّل العمل البحثي إلى إنتاج إيديولوجيات. كذلك تتطلّب العودة النقدية إلى ما حقّقته العلوم الاجتماعية، حين تجري أبحاثها الميدانية وتنشر نتائجها، توضيح شروط إجراء مقارنة، إذ لا نستطيع أن نُبقى مجموعـة قواعد المقارنة ضمن الاسـتتار إلّا إذا رغبنا في تحويل العمل في العلوم الاجتماعية إلى امتداد للعمل الإيديولوجي (سواء أكان شأن هذه الإيديولوجيا تأكيد الوقائع الاجتماعية أم السعي إلى تغييرها). ثم هناك أربعة نصوص تشير إلى أهمية الاستخدام الجيد لأدوات المقارنة. يصوغ فريدريك جوليان الصعوبات المنهجية لنزعـة المقارنة حين تكون الكائنات الخاضعة للمقارنة ذات قدرات مختلفة (حركية وفكرية واجتماعية)، وذلك عبر تحليل منهجي لصيغ المقارنة الصحيحة بين البشر والحيوانات الرئيسة. ويوضح پاولو ناپولى (Paolo Napoli) في تحليله لتغيّرات وظيفة القانون المقارن وغايته ظاهرة التطعيم التي ترافق انتشار النماذج المعيارية بين بلدان تتبع المدرسة الحقوقية نفسها القانون العام المستند إلى ما ينبثق من المحاكم من أحكام (Common law). وتعيد ليليان هيلير پيريز -Common law) من خلال دراستها لحالة مؤسسات الإيداع التقني في بريطانيا وفرنسا رهاني الملاءمة ومحدودية المقارنة، لشروط ظهور مكانة العلم التقاني بين القرنين الثامن عشر والتاسع عشر. وأخيراً تعرض جيزيل ساپيرو (Gisèle Sapiro)، وفاقاً لمقاييس متغيّرة (كبيرة أو متوسطة أو صغيرة)، لتدفق الترجمات التي تغذي السوق العالمية المعاصرة للكتب.

وتذكرنا زاوية المقاربة الثالثة أن الفكر والأدوات المقارنية لا يمكن فصلها عن الآثار المرتدة الداخلية لكل فكر انعكاسي في العلوم الاجتماعية. فحين ندرس المجتمعات ندرك، شأننا شأن الفاعلين الذين يشكّلونها، مجموعة من الحركات والبيئات التي تتضمّن الفعل المقارنيّ. وبهذه الطريقة فإن صيغ المقارنة لا تمثّل وحدها مواضيع البحث الاستقصائي الذي يركّز أيضاً على الفاعلين، وهو يعتمد بذلك، وبشكل كامل، على الأفعال المقارنيّة المضاعَفة نوعاً ما.

إن صوغ الخطابات وبناء استراتيجيات إثبات المذات أو الجماعة، والمعارف التي تتضمّن التجارب الاجتماعية ورؤية العالم هي الموضوعات الكلاسيكية التي تستنهض المقارنة، الكلاسيكية التي تستنهض المقارنة، على درجات متفاوتة. وإن موقع الأفراد يتحدّد في إطار العلاقات الاجتماعية التي يستمدون المعلومات من داخلها، وكذلك في الإرث والانتماءات المختارة، والمدلالات التي يمنحونها لتجاربهم في مسار حياتهم الخاصّة، وفي تلك المقترنة بعلاقاتهم مع أسلافهم أيضاً، وفي الفكرة التي يكوّنونها عن المستقبل مع أحفادهم، إن مجالات التجربة الاجتماعية هذه تأخذ معناها ضمن حركية المقارنة. وفي هذا السياق، فإن ما هو صالح للأفراد هو بالأحرى إجرائي بالنسبة إلى الكيانات الجماعية، سواء أكانت تجمّعات موقتة لأفراد، وطبقات اجتماعية، أم تنظيمات اكتسبت خصائص المؤسسات. ولا نكفّ عن دراسة أفراد منخرطين ضمن ممارسات، وفاعلين يفسّرون بأنفسهم ممارساتهم

أو أعمالهم، عبر مقارنتها مع أعمال أفراد آخرين، حيث يقوم هؤلاء الفاعلون أنفسهم بمقارنة المواقف التي تصادفهم بما كان يجب أن يحدث، وبما كان يمكن أن يحدث، مستنبطين بذلك معاييرهم وتوقّعاتهم الشخصية. وهكذا، يصبح من الممكن تعريف عدد من البحوث الميدانية باعتبارها مقارنات المقارنات، بعيداً من الإرهاف الجمالي أو الموقف الساخر. فالطريقة التي يقوّم بها الأفراد ملاحظاتهم الشخصية في عالم التجارب التعدّدية تشكّل موضوع بحثنا، وتختم ثلاثة نصوص هذا الجزء من خلل قياس أبعاد هذا الفكر الانعكاسي الذي يعكس ذاته بذاته.

يعرب سينفان بروتون (Stéphane Breton)، في معرض معالجته موضوع الفيلم الوثائقي، عن شهادته وتحليله المتعلّقين بممارسة يجب أن تشير إلى وجهة نظر إتنولوجية، خلافاً لما يحدث في مجال الفيلم الروائي. ومن جهتها تعالج ڤاليري جُليزو (Valérie Gelézeau)، من خلال دراستها لكوريا وللكوريتين باعتبارهما موضوعين ثنائيين، خطابات المقارنة وصعوبة ترجمتها في حالة من عدم التناظر في المعلومات بامتياز. وأخيراً تتفحص كاتيرينا غينزي (Caterina Guenzi) البراهين المقدّمة في الهند من أخصائيي التنجيم، وذلك في سياق جهودهم من أجل إدماج مجال معرفتهم بنماذج أخرى من المعارف التي تعتبر منافسة، في الغالب، أو غير متناسقة.

ويبقى تساؤل ذو شأن: كيف يواجه عمل المقارنة مشكّلة استحالة القياس؟ تشير معظم المساهمات إلى أن استحالة القياس ليست دائماً واقعة موضوعية لصيقة بكل دراسة للمجتمعات بقدر ما هي خطر محتمل، وهي تشبه في حالنا هذه خطر نزعة المركزية العرقية. فهل من الممكن واقعياً مقارنة قيم متباعدة جداً في نظر الكثيرين؟ ليست استحالة القياس هي استحالة المقارنة، في هذه الحالة. إن ما لا يقبل القياس هو ما يحمل قيمة خاصة لدرجة تصبح مقارنتها مع قيم أحرى ليست غير مناسبة وحسب، بل عسيرة لدرجة يستنج المرء معها، في الغالب، علاقة عدم تكافؤ بين المقارن به والمقارن.

وهكذا يبدو اعتقاد ما، فجأة، أكثر قداسة، وجنس ما أكثر تطوّراً، وحضارة ما متفوّقة، ونظرة جمالية ما أكثر أصالة. وإذا ما أحسن أداء فن الانعكاس الفكري التقاطعي، فإنه يقدّم إلى المقارن وسائل تجنّب هذه البنية المزيفة للخطاب المشبع بالإيديولوجيا. وفي النتيجة، إن تحليل التفاعلات الثقافية يضل طريقه إذا هو سعى إلى مقارنة القيم في علاقاتها بعضها ببعض. ويُفضل دوماً أن نقارن الفرق التراتبي لأسكال التقويم ضمن كل ثقافة، في ظروف محدّدة، وبذلك نتجنّب شبهة الحداثة التي تحكم على تطوّر المجتمعات وتأخرها وفق معايير قانون تطوّر وحيد. ونزيد من فرص إعادة تعريف طيف أحكام القيم الخاصة، ويصبح من الممكن، بهذا الصدد، تحديد الأطر المرجعية المشتركة من أجل إنتاج مخطّط الموضوعية، من دون إعطاء الانطباع بأننا نطلق حكماً محدّداً بانتساب هذا المخطّط إلى ثقافة معيّنة. لا يستطيع المقارنيّ اللعب بورقة تماثل قيمي مكتسب بشكل مصطنع. فهو يبقى، مهما كانت مادته العلمية، مرتبطاً بمتطلبات الفكر الانعكاسي التقاطعي الذي يفرض عليه تبنّي وجهات نظر لصيقة بكل موضوع من موضوعاته ضمن شبكة الممارسات التحليلية.

# القسم الأول الفكر المقارِني

## هل ثمة عصر وسيط معولم ؟ ملاحظات حول البواعث المبكرة للحركية الغربية

هل بإمكاننا تجنّب «العقدة المستعصية» للتاريخ والمتمثّلة في تأكيد الهيمنة الأوروبية التي امتدّت بشكل تدريجي لتشمل مجمل كوكبنا<sup>(۱)</sup>؟ فهل نحن محكومون بالاختيار بين قصّة التحديث الكبرى التي تمجد الغرب، وهمّ التفكيك ما بعد الاستعماري الذي يبرز تعدّدية المسارات العالمية، مخاطرين بتذويب الرهان الذي يمثّله تغريب العالم وفهم أشكاله المتعاقبة؟ كيف نتجنّب الوقوع في فخ الاختيار البائس بين التحديد الماهوي للاختلاف بين الغرب والآخرين، والميل لإنكار أيّ ابتعاد حقيقي، أو الميل إلى نسبة الاختلافات المدركة إلى عوامل محدودة وظرفية، إن لم نسبها إلى مصادفات التاريخ؟

تكشف مثل هذه الأسئلة التغييرات الجديدة التي عرفتها الساحة التأريخية. فبعد سلسلة تميّزت بالاختراق الذي حقّقه التاريخ المصغر من جهة، وبمنح قيمة ما بعد -حداثية لعملية التجزئة من جهة أخرى، يبدو أن المقياس الشمولي قد استعاد شرعية جديدة تحت صيغ مختلفة (التاريخ العالمي، World History) الذي استقبل في فرنسا بصورة متأخرة وانتقادية،

<sup>(</sup>۱) أشار فرنان بروديل (Fernand Braudel) إلى أن الشروط لم تكن متوافرة من أجل "قطع العقدة المستعصية لتاريخ العالم، أي أصل تفوّق أوروبا" (نقلاً عن بوجار وبيرجيه ونوريل، عام ٢٠٠٩، ص٧).

التاريخ الشامل والتواريخ المتواصلة أو المتقاطعة (١). ويبدو واضحاً، في الوقت ذاته، أن مفهوم التاريخ الشمولي (أو الكلّي) لا يثار هنا مطلقاً بالمعنى الذي حمله من وجهة النظر الكلاسيكية، ذلك المعنى الذي يُعبِّر عنه بشكل جيد الحرص على «مقاربة المجتمع بشكل كلّي» وفاقاً لتعبير برنار لوپوتي جيد الحرص على «مقاربة المجتمع بشكل كلّي» وفاقاً لتعبير برنار لوپوتي في الاعتبار الطابع الاقتصادي القطعي، إلى حد ما، لأبحاث التاريخ العالمي، أن نتساءل حول ما إذا كان قد آن أوان إعادة صوغ شرط الإدراك الشمولي للبنى المميّزة لمجموعة اجتماعية تاريخية معيّنة، وكذلك لآليات تطوّرها، من خلال تحمّل مسؤولية بعض الانتقادات العائدة إلى المرحلة السابقة، وبشكل خلال تحمّل مسؤولية بعض الانتقادات العائدة إلى المرحلة السابقة، وبشكل يسمح لنا باعتبار عملنا خصباً، آخذين في الحسبان تضافر رؤى واسعة قدر وضمن الحرص على الربط بين الوحدة والتعدّد (باشيه، ١٠٠٧).

ستعالج هذه المسائل هنا ضمن إطار تفكير حول العصر الوسيط الغربي، وربما بدا هذا الأمر مُثيراً للاستغراب. من الصحيح أننا نقف هنا ضمن منظور عصر وسيط متمدد في الزمان (إنه العصر الوسيط المديد الذي رأى جاك لوغوف ( ١٩٨٥ لعربية المون الرابع حتى القرنين السابع عشر والثامن عشر)، وفي المكان (اعتبر التوسع الاستعماري الإسباني السابع عشر والثامن عشر)، وفي المكان (اعتبر التوسع الاستعماري الإسباني إسقاطاً للحركية الوسيطية (٢)). تقود النظرة غير المركزية إلى الغرب الوسيطي والتي يتيحها المرور بأميركا، إذاً، إلى التساؤل حول حركية النظام الذي أوصفه بأنه إقطاعي -كنسي. هذه الحركية التي يمكن أن تعتبر أحد المظاهر المهمة للاندفاعة الأوروبية، مع أنها مهملة إلى حد كبير. ليس المقصود هنا، طبعاً،

<sup>(</sup>۱) من أجل الاطلاع على وضع المناقشات التي أثارتها هذه المسالك، وتلقّيها في فرنسا: مجلة التاريخ المعاصر ٤/٥٤ مكرر، عام ٢٠٠٧ (بخاصّة دوكي ومينار، ٢٠٠٧)؛ بوجار وبيرجيه ونوريل (٢٠٠٩) (Beaujard, Berger et Norel)، وفي ما يتعلّق بالمرحلة التي يتحدث عنها المقال الأول، انظر بوشرون (٢٠٠٩).

<sup>(</sup>٢) إنها الفرضية التي أبذل جهدي في الدفاع عنها في كتاب الحضارة الإقطاعية (باشيه، ٢٠٠٦).

أن نجعل من العصر الوسيط مفتاحاً سحرياً - خصوصاً وأن السيطرة الكوكبية لأوروبا لم تتحقّق بشكل كامل إلّا حين أعيد إغلاق هذه المرحلة -، بل أن ننوً ه فقط بالبواعث المبكرة للحركية الغربية وبالجهد المطلوب من أجل فهمها، بمجرّد أن تحدونا إرادة منح أنفسنا فرصة إدراك المسار المتفرّ لأوروبا في تناسقه الكامل (١).

وأخيراً، نستطيع الإشارة إلى أن تاريخاً شمولياً، بهذا المعنى، يتشارك مع النهج المقارنيّ الذي من المناسب تأكيد ضرورته (انظر بخاصّة أتسما وبورغيير (Detienne)، ١٩٩٠؛ دُتيين (Detienne)، ٢٠٠٠؛ وقرنر وتسيمّرمان (Werner et Zimmermann)، ٢٠٠٤. إلى ذلك، فإن الحديث، بشكل واقعي، على الحركية الأوروبية، يفترض بالضرورة، إمكانية تقويم تفرّده بالمقارنة مع مسارات أخرى موثّقة تاريخياً (وذلك، على مقياس شامل، لا يحسم بمفرده، إلّا أنه يبدو صائباً جداً في النهج المقارنيّ). ويبدو من المستحيل، في الوقت ذاته، السير في نهج يتطلّبه أنموذج الأسئلة المثارة هنا، من خلال رسم صورة عن الغرب مبتورة عن الحقبة الوسيطية من تاريخها.

## ماذا نفعل بـ (المسألة الأوروبية)؟ بين الاستثنائي والمألوف

يسمح عمل جاك غمودي (Jack Goody) بملاحظات عديدة حول الصعوبات المرتبطة بطريقة التفكير في الخصوصية الأوروبية. حرصاً منه على إعادة النظر في التقاليد الفكرية التي تعمّق القطع بين الغرب وما هو ليس غربياً (بخاصة الشرق) يسعى في مؤلفاته الأخيرة، إلى إثبات وجود مجموعة

<sup>(</sup>۱) من الواضع أن عنوان هذا المقال لا يعيدنا إلى فكرة تكامل أوروبا في العصر الوسيط (بالمعنى الحصري للتتابع الزمني) ضمن شبكات ترابط وتبادل على المستوى الأوروبي الأسيوي، كما يذكر ذلك بنتلي (Bentley). من الضروري، بالطبع، الاعتراف بدور التبادلات التجارية أو التقنية أو البيولوجية، غير أنه ومع غياب أي مقياس لأهميتها النسبية وتأثيراتها، فإن الحديث عن تكامل كهذا يمكن أن يقود إلى تشوهات جدية.

أوروبية آسيوية موحّدة أنترو پولوجياً. ويؤكّد، أولاً، على وحدة آسيا وأوروبا، في المسالة المتعلَّقة ببنية القرابة، وذلك بالمقارنة مسع العوالم الأفريقية (غودي، ٢٠٠٠). ثم يعمم هذه المقارنة، ويشير إلى أن مجموعة أوروبية-آسيوية قد تعرّضت، بشكل مؤكّد، بين الألف الثالثة قبل الميلاد وحتى القرن التاسع عشر، لتنوّعات وتناوبات في القيادة، إلّا أنها صمدت ضمن حدود حضارة مشــتركة (غودي، ٢٠٠٤-٢٠١٠). وتقوده إرادة النضال ضد التصــوّرات المتمركزة حول الذات الأوروبية، في التاريخ، أخيراً، إلى التأكيد أن لا وجود لخصوصية صرف في المسار الغربي: إن الابتعاد الذي يتعمق أخيراً، وبدءاً من القرن التاسع عشر، لا يكاد يستدعي شرحاً، لأنه كان بإمكان التصنيع وانطلاقة الرأسمالية أن يتحقّقا في مكان آخر؛ وبالنتيجة، ليست الميّزة التي تنبثق من ذلك سوى ظاهرة موقتة يمكن أن تتحوّل لمصلحة الصين (انظر أيضاً فرانك، ١٩٩٨، Franck). بالمقابل، ألا يعرّض الحرص الجدير بالثناء على رفض المفاهيم الإتنومركزيـة (المتمركزة حول الذات العرقية)، والذي يفرط في تقييم التفرّد الغربي ويجعله جوهرياً، معرّضاً للخطر المعاكس وهو الحطُّ من أهمية خصوصيات المسار الغربي ولإهمال الأهمية الأساسية لظاهرة تاريخية شاملة، مثل التوسّع الكوكبي لأوروبا؟ ألا يعرّض المرء، بذلك، نفسه للإصابة بهذه «المركزية الأوروبية المناهضة لهذه المركزية» والتي كشفها إيمانويل ڤالرشتاين<sup>(۱)</sup> (Immanuel Wallerstein). وفي جميع الأحوال، حين يفترض جاك غودي (مع باحثين آخرين) وجود حضارة أوروبية آسيوية ثابتة، منذ الثورة المدينية في عصر البرونز حتى اليوم، فإنه يولي اعتباراً خاصًا إلى وحدة على مستوى أكثر اتساعاً، مستبعداً المقاييس الأكثر حصرية للنهج المقارنيّ والتي تبقى ضرورية، مع ذلك. أما في ما يخص الغرب نفسه،

 <sup>(</sup>١) يؤكّد هذا التيار المناهض للمركزية الأوروبية أن حضارات أخرى تتقدّم، كما أوروبا، على طريق الحداثة، وينكر كل خصوصية للحضارة الأوروبية، ولكنه يجعل، في الوقت ذاته، جميع الحضارات مماثلة للحضارة الأوروبية (قالرشتاين، ٢٠٠٨).

فنذكر أن غسودي يعيد إنتاج مخطّطات العلم التأريخي الأكثر تقادماً: فإذا كان عصر النهضة قد حمل إلى أوروبا تنوير «البحث العلماني» و «الاستخدام الحرّ للتقانات»، فلا يكون العصر الوسيط سوى تراجع و «حضارة زائلة (١)».

من الواضح جداً أن علينا إعادة التفكير في طريقة مقارنة المجموعات الأوروبية والآسميوية، متجنِّبين أفخاخ إطلاق مفاهيم المطلق والغائية. ومن الواضح أيضاً أن الاختلاف قد أتى متأخراً أيضاً، كما يشير إلى ذلك، بقوة، علم التأريخ الحديث (٢). من جهته، يحدّد كينيث يو مير انز (Kenneth Pomeranz)، في الواقع، نهاية القرن الثامن عشر تاريخياً لفك الارتباط بين أوروبا والصين (وبشكل أدقّ، بين إنكلترا ودلتا يانغ تسمي)، فقد كانت هاتان المجموعتان، حتى ذلك التاريخ، على قدّم المساواة على صعيد النمو الزراعي والسكاني والتجاري والتقاني والصناعي البدائي (پوميرانز، ٢٠١٠)، ويشرح الأنموذج الــذي يقترحه تميّز إنكلتــرا من خــلال إمكانية القطع مع حــدود النمو من الأنموذج التقليدي، بفضل تضافر عنصرين: الانتقال إلى الاستخدام الكثيف للفحم الحجري (المتوافر بالقرب من مراكز الإنتاج)، واستغلال موارد العالم الجديد (خصوصاً في مجال ألياف القطن)؛ فقد سمح هذان العنصران بتجاوز عوائق التوسّع في الأراضي الزراعية والمشجرة والشدّة البيئية التي تثقل كاهل هذه الأراضي. تُعتبر هذه الفرضية ذات أهمية بالغة، لأن باســتطاعتنا أن نرى فيها مثالاً على النزعة المقارنيّة المستخدمة على مستوى مناسب؛ أضف أنه، وحتى حين يلجأ پوميرانز، أحياناً (من أجل استبعاد كل فرق مطلق)، إلى بلاغة تمنح قيمة للعناصر المحدودة، والقادرة، مع ذلك، علي إحداث تأثيرات مهمّـة، إلَّا أنه يبرز عنصراً ذا أهمية بالغة (الاستيلاء على العالم الجديد) من

<sup>(</sup>۱) غودي (۲۰۱۰) الفصل ٦، و ٢٠٠٩، ص ٢٩٢ – ١٥٣)، حيث تنعت الإقطاعية بـ «العودة العميقة إلى الوراء»، والمسيحية بـ «العودة الكارثية».

<sup>(</sup>٢) يرى كريستوفر بيلي (Christopher Bayly) (٢٠٠٧) أن العالم المتمركز حول الذات الأوروبية قد قام بشكل فعلي بين عامي ١٧٨٠ - ١٩١٤، هذا العالم الذي تعمّق فيه التباعد بين أوروبا وبقية العالم، بشكل جذري.

شأنه تشكيل صلة الوصل مع الاهتمامات التي سنقوم بتفصيلها هنا. وهكذا، فإن تفسير اختلاف متأخر لا يستبعد البحث عن عناصر مندرجة في المدى الطويل: ففي الواقع، لم تعتبر السيطرة على العالم الجديد حاسمة بفضل الحيازة المباشرة على المعادن الثمينة، ولا حتى بالتراكم المالي الذي أتاحته، بل بإمكانيات التموين بالمواد الأولية الاستوائية التي تبين أن أهميتها حاسمة بالنسبة إلى القرن الثامن عشر. ويمكن، في الوقت ذاته، أن نأخذ على پوميرانز الطابع الاقتصادي شبه الصرف لمقاربته، والتي تقلّل من شأن البعد الفكري للحقائق الجمعية (1)، كما يسمح لنفسه بتحليل المؤشرات الاقتصادية، بمعزل عن الأنظمة الاجتماعية التي تتحقّق ضمنها هذه الإنجازات وتأخذ دلالتها فيها. ونقع هنا، في العموم، على رهان أساسي للنزعة المقارنة: على هذه النزعة أن تختار المستوى الملائم، غير أن من مصلحتها، هنا أيضاً، اعتماد نهج شامل يسمح بمقارنة إستراتيجيات اجتماعية اعتباراً من فهم لها ينطلق من بنائها وحركيتها الخاصين، مقارنة مستفيضة قدر الإمكان.

تنتظرنا، هنا، صعوبة أكبر أيضاً: إذ كيف نفهم التغيير الذي يحدث في هـذه الحال؟ هل نحن بصدد مسار «تصنيع بسيط<sup>(2)</sup>»، أم بصدد انتقال من أنموذج نمو (محدود) إلى آخر (سريع ويعمل بالتغذية الذاتية)؟ أم إننا أمام تغيير رأساً على عقب يؤدي إلى سيطرة نظام غير مسبوق يمكن أن ننعته بـ «الرأسمالي<sup>(3)</sup>». يمكننا أن نقبل، حول هذه النقطة أنه إذا كانت هناك، في

إنه يعترف، مــع ذلك: أنه قد قلّل من أهمية العوامل التقانيــة (پوميرانز، ٢٠١٠) المقدّمة).
 وفي ردّه على جاك غولدستون (٢٠٠٩) (Jack Goldstone) الذي يرفض «كل ميّزة حضارية لأوروبا»، يقوم بتحليل يقاطع مستويات عديدة، نازعاً نحو طابع من الشمولية أكثر اتساعاً.

<sup>(</sup>٢) يعتبر پوميرانز (٢٠١٠، ص ٣٢١) القطع الحاصل في نهاية القرن الثامن عشر قفزة غير محتملة مطلقاً: «لا يتأتى التصنيع عن أي نمو «طبيعي» للاقتصاد في العصر الحديث».

<sup>(</sup>٣) يميل عديد من المختصين بالتاريخ العالمي إلى إذابة مسألة الطبيعة الخاصة للرأسمالية بشكل كامل، من خلال إعادة ظهورها إلى الألف الثالثة قبل الميلاد (فرانك وجيلز، ١٩٩٣؛ جيلز ودينمارك، ٢٠٠٩). وتعكس هذه المسالك نزعة تمركز، مخيفة، حول الحاضر، تُسقط على المجتمعات القديمة منطق العالم المعاصر.

السابق ممارسات لرأس المال، قوية نسبياً في بعض الأحيان، وذات طيف تأثير واسمع، فعندها، فقط، يتدخمل القطع الذي يحقّقه اعتماد الرأسمالية، باعتبارها نظاماً إنتاجياً، نظاماً اجتماعياً(١) على نطاق أوسع (پولانيي، ١٩٨٣، Polanyi). إن باستطاعتنا أن نحدد، في النصف الثاني من القرن الثامن عشر (الذي يعتبر نقطة حاسمة ضمن مرحلة قطع أكثر امتداداً، زمانياً)، لحظة انقلاب حاسم، تعتبر أيضاً اللحظة التي انتهى فيها بشكل نهائي (أقلُّه في بعض أجـزاء أوروبا) العصر الوسـيط المديد الذي قال به جـاك لوغوف. إنه أيضاً اللحظـة التي حدث فيها «الصدع الإدراكـي المضاعف» الذي جعل المنطق الاجتماعي السابق غير مفهوم، وأسهم في انقلابه إلى جهة شعارات للظلامية والجمود الإنتاجي، والفوضى السياسية (غيرّو، ٢٠٠١، Guerreau)، وذلك من خلال إبراز المفاهيم الجديدة للاقتصاد والدين. ولنَقُلْها صراحة: إن من المشــكوك فيه أن ينجح المرء في اتباع نهج مقارنيّ من دون توضيح للامتداد المكاني - الزماني (وللخصائص الأساسية) للنظام الاجتماعي الذي نعيش ضمنه، والذي نثير، من خلاله، الأسئلة حول تعدّدية المجتمعات الإنسانية. إنه الشرط الأدنى في محاولة السيطرة على انحرافات التمركز حول الحاضر التي تهدد كل بحث تاريخي ميداني، وكل نهج مقارِنيّ، بنحو أشدّ حدة.

## الحركية في العصر الوسيط والاستيطان الأميركي

بالمقدار الذي تركّز فيه البرهنة المقدّمة هنا على القطع الذي تم في نهاية القرن الثامن عشر فبالمقدار ذاته تقلّل من أهمية القطع الذي اعتدنا تحديد زمانه عند نهاية القرن الخامس عشر. وبدل أن نعتبر «اكتشاف أميركا»، مضافاً إليه

<sup>(</sup>۱) يقوم، في جوهر التقاليد الماركسية، تمايز بين رأس المال والرأسمالية، وفاقاً لدرجة الفرق بينهمازانظر، مثلاً، رومانو، ۱۹۷، وڤيلار، ۱۹۷. انظر أيضاً پوســتون (Postone، ۲۰۰۹)، من أجل تحليل متجدّد للقراءة الماركسية للرأسمالية.

ضربة العصا السحرية لعصر النهضة، نقطة انطلاق للحداثة، يمكننا طبعاً أن نعتبر عام ١٤٩٢، النقطة التي اصطفت عندها أقدار العالم الجديد وراء أقدار عصرنا الوسيط الأوروبي وارتبطت بها. لقد حلل برنار ڤانسان (Bernard Vincent) لوسيط الأوروبي وارتبطت بها. لقد حلل برنار ڤانسان (اتعة»، وتسلسلها، والتي نستطيع أن نرى فيها نقطة الالتحام بين الحركية الوسيطية والاستيطان الأميركي. فليس كريستوف كولومبوس، نفسه، بطل الحداثة الذي تمجّده المراجع، بقدر ما هو رحالة من العصر الوسيط استلهم ماركو بولو والكاردينال، رجل الدين واللاهوتي پيير داتي (Pierre d'Ailly) (انظر مثلاً، باشيه، ٢٠٠٩ أ)؛ فسفره هو مو اللاهوتي بيير داتي الخان الأكبر، أملاً في كسبه عن طريق الإيمان، فيما يبقى حلم استعادة القدس الهدف النهائي الذي يسقط عليه الفوائد المادية المحتملة لمشروعه. إن كولومبوس الذي رأى في نفسه أداة العناية الإلهية، والذي حركته روح النبوة، قام، بنفسه، بنفي صورة المكتشف العقلاني، من خلال تأكيده القائل: «لم أستخدم العقل والرياضيات ولا الخرائط من أجل تنفيذ مشروعي في بلاد الهند، إن ما تحقق بالفعل هو ما قاله إسحق (1)».

أما الفاتحون الأوائل، فكانوا مشبعين بقراءات الفروسية ويحلمون بإقطاعات، شأن تلك التي تكافئ انتصارات الفاتحين (-Conquistadors). غير أنه، مصطلح يطلق على الإسبان فاتحي أميركا في القرن السادس عشر). غير أنه، وبعيداً من هذه المقارنات الدقيقة التي من السهل الإطناب فيها، من الأهمية بمكان أن نلجأ إلى مقارنة عقلانية، قدر الإمكان، بين مجتمعات أوروبا الوسيطية ومجتمعات أميركا الإسبانية (2). وعلينا أن نركز هنا على التغييرات والإبداعات غير المسبوقة، وكذلك على الخصائص المرتبطة بمنطق الهيمنة الاستعمارية ذاته. ومع ذلك، وبالرغم من الفروق الكبيرة، يمكننا أن نؤكد

<sup>(</sup>۱) كتاب النبوءات (۱۰۰۱)، ترجم في كتاب كريستوف كولومبوس، اكتشاف أميركا، منشورات سوليداد إستوراك وميشيل لوكين، باريس، لا ديكوڤرت، ۲۰۰۲، انظر كروزيه (۲۰۰۲، Crouzet).

<sup>(</sup>٢) نظرة عامة في باشيه (٢٠٠٦، ص ٣٨٠ - ٤١٦) حول مثال إسبانيا الجديدة.

على انتشار الملامح الأكثر تمييزاً للعالم الوسيطي وعلى تغييرها. وكما أن الكنيسة تمثّل المؤسسة المهيمنة والحاضنة في الغرب الوسيطي، وهي أيضاً «الدعامة الحقيقية للنظام الاستعماري» (كاستروغوتييرز، ١٩٩٦، ١٩٩٦، وفاريس، ١٩٩٥، وفاريس، ٢٩٩٥، وفاريس، ٢٩٩٥، وفاريس، ١٩٩٥، وفاريس، ٢٩٩٥، وفي ما يتعدى التقنيات Farriss؛ وروبيال غارسيا، ١٩٩٩، ١٩٩٥، وفي ما يتعدى التقنيات التي استخدمت في العالم الجديد من أجل نشر الإنجيل والمسيحية، في المكان والزمان، والتي تعتبر ثمرة تجربة أكثر عراقة، فقد قدّمت، أي الكنيسة، السهاما حاسما في هيكلة السيطرة الاستعمارية ذاتها، لا سيما في ما يتعلّق بالتأطير والتنظيم المكاني للسكان الأصليين وسط ما يعرف بـ «شعوب الهند» بالتأطير والتنظيم المكاني للسكان الأصليين وسط ما يعرف بـ «شعوب الهند» الاستنتاج أن هيكلة المجتمع الاستعماري قد تمّ على يد الكنيسة وأنها قامت بدور رئيس في المحافظة عليه، خلال ثلاثة قرون، وذلك بالرغم من العناصر الجديدة التي نمت في رحمه. ويمكن للمرء، بهذا المعنى، أن يؤكّد أن العصر الوسيط الغربي قد «تعولم» عندما عَبَرَ الأطلسي.

مع ذلك، يستدعي هذا الأمر توضيحين اثنين: يدور الحديث هنا على حركية وسيطية امتدّت إلى داخل حركة الاستيطان الاستعماري الأميركي؛ ومن الأهمية بمكان أن يفهم هذا المصطلح على نحو لا يستتبع ضمناً إعادة إنتاج نظام ثابت إطلاقاً، بل يستدعي، على العكس، تحويله الدائم. ومن جهة أخرى، وبما أننا بصدد الحديث على العولمة، فمن الأهمية بمكان النأي بالنفس عن المعاني الغامضة التي يستخدم فيها هذا المصطلح، أحياناً. إن الحديث على ظواهر التبادل والتقاطع، وحتى التكامل، من دون تحديدها بنحو أفضل، لا يمكن أن يؤدي إلّا إلى تحويل ظاهرة، نسميها «العولمة»، لا تزال في حالة تكوين تدريجي حتى وضعها الراهن، فتصبح مبدأً للفهم التاريخي (كوپر، ٢٠٠١، Cooper؛ وزونيغا، ٢٠٠٧، ودوكي ومينار، ٧٠٠٠ (Douki et Minard، وعلى العكس من ذلك، فمن الأهمية ودوكي ومينار، ٢٠٠٧). وعلى العكس من ذلك، فمن الأهمية بمكان، تحديد طبيعة صيغ الاندماج (التي يهمَل عدم تناظرها، في التحليلات التي بمكان، تحديد طبيعة صيغ الاندماج (التي يهمَل عدم تناظرها، في التحليلات التي بمكان، تحديد طبيعة صيغ الاندماج (التي يهمَل عدم تناظرها، في التحليلات التي

تتم في شان العولمة، أغلب الأحوال)، كي يصبح مفيداً بالنتيجة، التمييز بين مختلف نماذج العولمة. إن الحديث عن «عولمة عتيقة»، من وجهة النظر هذه، كما فعل ذلك بيلي (٢٠٠٧)، في حديثه عن القرنين السادس عشر والثامن عشر، إنما له الفضل في توضيح التباعد بالنسبة إلى العولمات اللاحقة. وبعيداً من المصطلحات الرائجة، يعتبر هذا المؤلف أن هذه العولمة العتيقة تعتمد مبادئ رئيسة متمثلة في أثر توسّع المسيحية الشمولي، وتثبيت سلطات ملكية تعتبر نفسها محطات للمسيحية، يحرّكها بشكل رئيس السعي من أجل المجد. وقد يكون من المغري الحديث على عولمة إقطاعية كنسية، كي نوضح، بشكل أفضل، الظاهرة، ونحاول الابتعاد عن تسمية سلبية صرف. ومن الأفضل في أفضل، الظاهرة، ونحاول الابتعاد عن تسمية سلبية صوف. ومن الأفضل في عشر والثامن عشر الذي يعتبر التعبير الأولي عن هذه العولمة، فنستطيع بذلك إدماج، تحت هذا المصطلح، العولمة الاقطاعية الكنسية (المجموع الظواهر المرتبطة بالتوسع الغربي للقرنين الحادي عشر والثالث عشر (بما في ذلك حرب الفتح).

#### انبثاقات متناقضة

#### ملامح الحركية الكنسية

لنتابع عودتنا بالزمن إلى الوراء كي نتناول بالمعالجة العصر الوسيط الأوروبي الحقيقي. سنستحضر في الصفحات التالية، في ما يشبه برنامج عمل، بعض المظاهر المميّزة الخاصّة بهذه الحركية. غير أنه بدهي افتقاد هذه

<sup>(</sup>۱) ظهرت بدءاً من عام ۱۷۸۰ عولمة ثانية متمركزة على الذات الأوروبية ومرتبطة بقيام النظام الرأسمالي على مستوى العالم، تميّزت بتضافر الإمبرياليات المتنافسة التي نقلت من مركز النظام إلى ما وراء البحار، النزاع بين الدول - القومية. وبعد الحرب العالمية الثانية، أدت إعادة تنظيم عميقة للنظام الرأسسمالي على مستوى العالم إلى عولمة ثالثة حملت الطابع ما بعد -الاستعماري وما بعد -الإمبريالي الأميركي الشهمالي، ومن ثم الاستيعاب السيئ للكيانات الوطنية في سوق عالمية وحيدة. وتأخذ «العولمة» أشكالاً متتابعة واضحة، من المفضل أن نظهرها.

الملاحظات لأي معنى إلّا ضمن تحليل شامل للبنى الاجتماعية الغربية في العصر الوسيط، ولحركية تغيّرها (1). ويكفي أن نذكر بأن أوروبا الغربية قد اختبرت على مدى القرنين الحادي عشر والثالث عشر مرحلة استثنائية من النمو السكاني والإنتاجي ترافق مع تغييرات كبرى، بدءاً من توسّع النشاطات التجارية والحرفية ونمو عالم المدن (تنتج هذه الظواهر من تفاعل الحركية في الأرياف، خصوصاً مع تحفيز عمليات البيع والشراء الناتجة من فائض الريع لدى الأسياد الإقطاعيين)، وحتى تقوية السلطات الملكية (التي لم تحرّر من التوتر التكويني بين الملكية والأرستقراطية (٢). نحن هنا أمام مجموعة من الملامح التي لا تنسجم مع الجمود المفترض للنظام الإقطاعي، والتي من الملامح التي لا تنسجم مع الجمود المفترض للنظام الإقطاعي، والتي من الملامح التي لا تنسجم مع الجمود المفترض للنظام الإقطاعي، والتي شيكلت، على العكس من ذلك، القاعدة المادية لما اكتسبته أوروبا من قدرة جديدة على التوسّع في تلك الحقبة.

لقد فصلت تغييرات كبرى أوروبا العام ١٠٠٠ عن أوروبا عام ١٣٠٠، ومع ذلك، فإن الحركية ذاتها تنقلنا من الأولى إلى الثانية. ويتضافر عنصران في ذلك، بطريقة حاسمة؛ فمن جهة، يبدو أن وجود إطار محلّي للحياة والفعّالية مخصص للأسياد ورجال الكنيسة والجماعة كان مناسباً، بشكل خاصّ، لإطلاق النمو في تلك المرحلة وتعزيزه، وذلك من خلال تقاطع غريب بين مراقبة اجتماعية دقيقة وسيطرة الأسياد، ودور الجماعة القروية واستقلال عملي واسع للمنتجين. لقد أسهمت الكنيسة، من جهة أخرى، وبطريقة حاسمة، في هذا الانضواء المحلي للعلاقات الاجتماعية الذي يطلق عليه، أحياناً، اسم

<sup>(</sup>١) أعرض هنا للتطورات التي قدّمت في كتاب باشيه (٢٠٠٦).

<sup>(</sup>٢) يمكننا أن نرفض فكرة مرحلة «نهائية» (خريف العصر الوسيط أو الأزمة النهائية للنظام الإقطاعي)، من دون أن نتجاهل التوترات الخاصة بالقرنين الرابع عشر والخامس عشر، بدءاً من الكارثة السكانية التي تسبب بها الطاعون الأسود (الذي علينا ألّا نبالغ في تقويم نتائجه، طالما أننا نجد، نحو عام ١٥٠٠، أن عدد السكان يساوي عددهم قبل عام ١٣٤٨). ومهما كان حجم التغيّرات، وعلى الرغم من الصعوبات الكبرى التي أدت إلى نزاعات حادة (بخاصة الاحتجاجات على الكنيسة المؤسساتية) فإن الحركية التي بدأت في القرنين الحادي عشر والثالث عشر قد طالت بالرغم من كل شيء.

الانضواء الخليوي؛ وتربطه الكنيسة، في الوقت ذاته، بعلاقة مكانية قارية تحت صنف المسيحية، وتتحوّل الكنيسة، نفسها، تحوّلاً جذرياً، من خلال تكوّنها، جسداً مركزياً، تحت سلطة البابا، في الوقت ذاته الذي تزيد فيه من قدرتها على تحمّل أعباء هيكلة إجمالية للمجتمع. ولا يمكننا، في النتيجة، تعريف الكنيسة الوسيطية إلا إذا أخذنا في الاعتبار المعنى الثنائي (أقله) لكلمة (ecclesia) باعتبارها دالة على جماعة من المؤمنين (الأحياء والأموات) يجمعهم الإحسان وباعتبارها دالة على جماعة من المؤمنين (الأحياء والأموات) يجمعهم الإحسان وباعتبارها مؤسسة كهنوتية تستأثر بالرفعة المرتبطة بما يشبه احتكار الوساطة بين ما هو بشري وإلهي. وانطلاقاً من هذين المصدرين نستطيع تعريف الكنيسة على أنها المؤسسة المهيمنة على المجتمع الوسيطي والحاضنة له؛ إنها عموده على أنها المؤسسة المهيمنة على المجتمع الوسيطي والحاضنة له؛ إنها عموده الفقرى وقوته الأساسية المحرّكة أيضاً (غيرّو، ٢٠٠١).

#### النزعة الكونية المسيحية

تعتبر النزعة الكونية المسيحية، بكل تأكيد، أحد الملامح المميّزة للغرب الوسيطي، وهي ترتبط بشكل مباشر جداً بقدرته التوسّعية. ويمكننا أن ننسب للقديس بولس التحوّل عن انضواء الرسالة المسيحية ضمن اليهودية إلى مشروع كوني لا يعير أي اعتبار للانتماءات الأرضية (الإتنية أو الثقافية أو المكانية أو الجنسية (باديو، ٢٠٠٢، Badiou)(۱). وقد تجلّى هذا البرنامج، السذي لا يخلو من تناقضات في مرحلة العصر الوسيط الأعلى، حيث تمدّد الإيمان تدريجاً نحو الشرق والشمال، ومن ثم، وبالترابط مع التوحيد البابوي للمسيحية، عبر انتشار الهدف الأسمى المتمثّل في نقل الرسالة الإنجيلية إلى أصقاع الأرض (إيونيا – برات، Iogna – Prat).

<sup>(</sup>۱) لقد أكد البابوات في القرنين الثامن والتاسع فكرة أن الكنيسة تغطي العالم بأسره (لوباك Lubac ، ۲۰۰۹ ، أما البابا إينوسان الثالث، فقد منحها شكلاً جذرياً في إعلان نفسه «نائب الذي لا حدود لملكه (...) والذي يملك الأرض بما حملت، وكل من سبعيش عليها» (يذكرها إيونيا-يرات ٢٠٠٦، ص ٤٠١).

لقد كانت الإرساليات نحو الشرق أحد مظاهر هذا الهدف المثالي، وبالرغم من أنه لم يكن لها ســوي تأثير مباشر ضعيف، إلَّا أنها قامت بدور في التعبئة التخييلية التي قادت لاحقاً إلى فتح القارة الأميركية (ڤوشي، Vauchez، ١٩٩٠). إن كريستوف كولومبوس هو، في النتيجة، تجسيد مثالي للنزعة الكونية المسيحية؛ وبعيداً من إسقاط مشروعه على زمن جديد من تاريخ الإنسانية، فإن هذا المشروع يندرج في زمن مقدَّس آخروي، يشهد انتشار المسيحية حتى آخر حدود الأرض، كما يشهد تحوّل شعوب الأرض جمعاء إلى الإيمان بالمسيح. وبالاستناد إلى ذلك، يمكن اعتبار الكونية المسيحية، من منظور أوسع، إحدى دعائم التوسّع، الذي ما كان بمقدور الحركية الغربية من دونه، في الغالب، السيطرة المستدامة على قارة بكاملها، كما كانت قدرتها على تحويلها إلى احتضان حضاري، أقلُّه، بهذه القوة. ومع ذلك فإننا لا نتحدث عن الكونية باعتبارها تحقّقاً مجرّداً للمسيحية (أو إعادة تأسيسها على يد بولس)، بل باعتبارها قوة اجتماعية تأخذ شكل جماعة المؤمنين. لكن مهما كان دور السلطات الملكية، فإنه يمكننا القول إن الكونية الكنسية تقوم بدور رئيس في التوسّع الاستعماري لأوروبا.

#### زوال القربي

إنه لمن الخطورة بمكان أن نؤكد، كما فعل جاك غودي، أن بنى القرابة في الغرب الوسيطي لا تحمل علامة مميّزة جديرة بالملاحظة. وهناك علامة واحدة، أقلّه، جرى التركيز على أهميتها بشدة، وهي تتعلّق بمكانة القرابة الروحية (غيرو - جالابير، ١٩٩٦ و ١٩٩٩ م Jalabert ، ١٩٩٩ و ٢٠٠٠٥). لقد عرفت صلات القربى هذه، المستندة إلى قاعدة إنجيلية، توسّعاً كبيراً، وأصبحت إحدى الدعائم المميّزة التي اعتمدتها الكنيسة في تحديد موقفها الخاص وزيادة هيمنتها على المجتمع. لذلك يمكن للنظام الذي يقلّل من أهمية القرابة الدنيوية من خلال إخضاعها لأولية القرابة الروحية، أن يكون قد ساهم، بشكل فعلي في خلال إخضاعها لأولية القرابة الروحية، أن يكون قد ساهم، بشكل فعلي في

التقييد المتحيّز للدور الاجتهاعي للقرابة، وبشكل أدق، في إخضاعها إلى مؤسسة كنسية تعلن أنها لا تعترف بها. سنرجع، هنا، إلى الثنائي زوال علاقات القرابة/ وتحييز العلاقات الاجتهاعية، الذي أكده جوزيف مورسيل (٧٠٠٧، الفصلان ٥-٧، Joseph Morsel). تميل سيرورة زوال علاقات القرابة إلى تغييب الدور الحاسم لعلاقات القربي، عبر إخضاعها لاستراتيجيات اجتهاعية خارجة عن حقل القرابة، وهي في حالنا هذه، ذات طبيعة مكانية. لقد جرى الإلحاح، في الواقع، وفي قلب العصر الوسيط، على عملية مَوْضعة تترافق مع التنظيم الاجتهاعي، وتمثيل لهذين الأمرين، وهكذا فقد شكّل بناء سلالات أرستقراطية ارتبطت بمكان محد، وتكوين جماعات سكانية، مظهرين وثيقي الارتباط بالتجذر المكاني للانتهاء الاجتهاعي (غيرّو - جالابير، ١٩٩٠؛ غيرّو، ١٩٩٦). ونسعى هنا، من خلال العمل على قياس درجة خصوصية هذا التشكيل، إلى رصد تأثيراته وتقدير إسهامه في حركية الغرب الوسيطي.

#### الفرديّات الخالية من الفردانية

إن الحديث على مسألة الفردانية يفترض تحديد مستوى يأخذ فيه هذا المفهوم معنى مميّزاً، إلَّا في حال بقاء احتمال الوقوع في الغموض قائماً. ويحدّد لويس دومون (Louis Dumont) هذا المستوى بوضوح، حين يعتمد المعيار الذي يرى أن «الفرد قيمة سامية» (بدل أن توضع هذه القيمة في المجموعات المكونة اجتماعياً: دومون، ١٩٧٧ و ١٩٨٥)، وذلك لتمييزه عن المعنى المبتذل للفرد باعتباره كائناً تجريبياً خاصاً. علينا أن نضع، بكل دقة، نقطة الانقلاب هذه بين هوبس وروسو (Hobbes et Rousseau)، حيث يسقط الوهم بوجود فرد سابق للرابط الاجتماعي، وقابل للدراسة خارج كل شكل من أشكل الترابط مع الآخرين (۱)، خصوصاً أن انقلاباً ذا دلالة يتم

<sup>(</sup>١) إنه الفرد الذي «يعتبر كلاً تاماً ومتماسكاً بذاته»، بحسب تعبير روسو، في العقد الاجتماعي، II,7 (يذكره دومون، ١٩٨٥، ص ١١٨).

بشكل مواز: فإذا كان بالإمكان، سابقاً أن تعتبر الأنانية إحدى خصائص الطبيعة البشرية (ولكن هذا ضمن تصوّر لمجتمع يقوم على الإحسان)، فإن السلوك الإنساني الذي تحرّكه المصلحة الشخصية يعتبر، من الآن فصاعداً، إيجابياً، ليصبح بذلك قيمة أساسية في المجتمع (سالينز، Sahlins ، ۲۰۰۹، ص ٨٤-٨٨). وانطلاقاً من المعيار الذي عرفناه، أي انطلاقاً من واقعة استمرار سيطرة مفهوم تفاعلي للأنا<sup>(١)</sup>، نسمح لأنفسنا برفض فكرة بروز الفردانية، في القرون الماضية، ولا سيما في العصر الوسيط (بينوم، ١٩٨٢؛ شــمیت، ۲۰۰۱؛ بیدوس ریزاك و إیونیا-پرات، ۲۰۰۵؛ Bynum, Schmitt, ۲۰۰۵ Bedos, - Rezak). غير أن هذا لا يمنع من إيلاء اهتمام بظواهر تم تحليلها بشكل واسع في علم التأريخ الحديث. إن واقعة أن المسيحية تعتبر الخلاص الفردي قيمة سمامية تتجلّى فمي التوتر بين نزعتين متناقضتين (متشماركتين دوماً بالرغم من اختلاف النسب): تُخضع نزعة طقسية قوية مصير كل فرد لسلسملة من الحركات التي تراقبها المؤسسة الكنسية في نهاية المطاف، من جهـة؛ ويقود الاعتراف بمسـؤولية كل فرد في المسـار نحو الخلاص إلى منح قيمة لوعي الذات كما للممارسات الداخلية والاستبطانية التي تأخذ أحياناً شــكل السيرة الذاتية، وبنحو أكثر شــيوعاً، إلى ممارسة فحص الضمير والاعتراف (٢)، من جهة أخرى. ولكن، ومهما يكن الحجم الجديد لهذه الممارسات الذاتانية، فإننا لا نزال، وفي نهاية المطاف، أمام «الفرد في علاقته مـع الله». أما القيود العلاقية (قيود القرابة أو الانتماءات الجماعية المتعدّدة)، فمن الممكن أن تنحلّ كي تمنح هامشاً أوسع للفعل وللتفرّدات

<sup>(</sup>۱) يعتبر الأفراد، بفضل هذا التصوّر الذي سيطر على المجتمعات الغربية «أعضاء بعضهم من بعض» (سالينز، ۲۰۰۹، ص ۵۲ – ۵۶).

<sup>(</sup>۲) يبرز بيتر فون مبوس (Peter von Moos) تأثيرات خلاص الأرواح (الفردية) باعتبارها قيمة مركزية، مع الاعتراف بأن الفردانية الحقيقية (يعبود هنا إلى «الفرد خارج المجتمع»، المذي قال به نيكلاس لومان -Niklas Luhmann-، بالمقارنة مع «الفرد المندمج»)، لم تكن موجودة قبل القرن التاسع عشر (موس، Moos).

الشخصية، غير أنها تبقى شرطاً للوجود البشري بما هو فيه. وفي العموم، إن التصوّر العلاقي للشخص الفرد يبقى مسيطراً، وتتنامى الذاتانية والباطنية والتفرّد الشخصي ضمن دائرة الخضوع للمقام المقدّس. وفي الوقت الذي نرفض فيه مخطط تطوّر تراكمي، بدءاً من الأشكال الجزئية لفردية ما قبل الحداثة، حتى اكتمالها المفترض في الفردانية الحديثة، يظل السؤال قائماً حول معرفة إلى أي درجة، وفي ماذا، استطاعت هذه الأشكال الأولى (أم لم تستطع) أن تسهم في القطع الذي يفترضه حدوث الانقلاب الذي أتى بالفردانية، بالمعنى الحقيقي للكلمة.

## أرخنة الزمن وبزوغ الزمن المجرّد

إنه لأمر تقليدي أن نرى في التصوّر الخطي للزمن المسيحي ميّزة تفرّد بها الغرب، بحيث حل تصوّره الحديث للتاريخ، في النصف الثاني من القرن الثامن عشر، محل من سبقه؛ وتشكّل ولادة هذا التصوّر، الذي يتميّز بالفصل الواضح بين التجربة وأفق الانتظار، قطعاً جذرياً أوضحه، بجلاء، راينهارت كوزيلك (Reinhart Koselleck). وهناك تصوّر، متزامن، أدى إلى التصوّر الكانطي (Kant) لزمن مجرّد وفارغ تم تكوينه بشكل مستقل تماماً عن الظواهر التي تقع في الزمن ذاته (أليسه، 1991، ابن هذا الأمر يضطرّنا للعودة إلى الإنزياح بين التصوّرات الخاصّة بالحداثة والتصوّرات يضطرّنا للعودة إلى الإنزياح بين التصوّرات الخاصّة بالحداثة والتصوّرات السابقة. لكن على الرغم من الإمكانات التي أتاحها تسلسل الزمن المسيحي، تبقى التصورات الوسيطية متناقضة جداً: يسيطر، إذاً، زمن شبه تاريخي يتجاذبه هوس التسلسل الزمني وحلقات التكرار، فيما يتوقف تتابع العصور المؤوستينية الستة، منذ تجسّد المسيح بانتظار نهاية الأزمنة (باشيه، ٢٠٠٢) الجزء الثاني الفصل الأول). ومع ذلك فإن هذا الزمن، شبه التاريخي، يتآكل بفعل التاريخ، فيما يدخل الزمن المجرّد في تناقض مع زمن موزون تجريدياً.

إن أرخنة الله نفسه، التي تحققت بشكل مقصود، من خلال التجسد، هي أحد مسارات هذه الأرخنة. والمثال اللافت، أن استخدام العقيدة المتمثّلة بالمعرفة المدرسانية، قاد إلى ترجيح كفة تاريخية الوحي. ذلك هو المنطق في البرهنة الذي اعتمده، في القرن الخامس عشر، أصحاب عقيدة الحبل بلا دنس، الذين اضطروا، بسبب غياب القواعد الكتابية، إلى الإعلان أن بإمكان الوعاظ الحديثين أن يدركوا الحقائق التي خفيت على الوعاظ القدامى (لامي الوعاظ الحديثين أن يدركوا الحقائق التي خفيت على الوعاظ القدامى (لامي التقدّم، إلّا أننا أمام واحد من المظاهر التي من خلالها يتباعد أفق الانتظار عن حقل التجربة. وهنا أيضاً، تكمن كل الصعوبة في تحديد المفردات الدقيقة التي من المناسب استخدامها في تحليل بديل العناية الإلهية، أي صيغتها المعلمنة المتمثّلة بالتقدّم.

#### بناء الطبيعة والسيطرة عليها

يحدّد فيليپ ديسكولا (Philippe Descola)، في القرن السابع عشر، القطع الذي أحدث انبثاق فكرة الطبيعة باعتبارها مجالاً مستقلاً، منفصلاً عن الإنسان الذي يستطيع أن يمارس سيطرته عليه، من خلال المعرفة والتقنية (ديسكولا، ٢٠٠٥). وبذلك ننتقل من علم وجود «قياسي» خاصّ بمجمعات في مناطق عديدة من الكرة الأرضية، إلى علم وجود «طبيعي» يظهر في أوروبا بشكل خاصّ. ومع ذلك، هناك عدة عناصر تمنح النزعة الوجودية الأوروبية في الغرب الوسيطي، صيغة متفرّدة، بشكل جزئي، صيغة يمكن أن تعتبر أحد عناصر التسريع في الانتقال إلى النزعة الطبيعية. وتبدو المؤسسة التوراتية التي تقول بسيطرة الإنسان على عالمي الحيوانات والنباتات الأكثر وضوحاً (سفر التكوين ١، ٢١- ٢٩، و٢، و١، ٢٠- ٢)، تلك المؤسسة التي تشكل القاعدة التي تسمح بتأكيد فصل أكثر وضوحاً بين المؤسسة التي تشكل القاعدة التي تسمح بتأكيد فصل أكثر وضوحاً بين الإنسان والحيوان، بالمقارنة مع مجتمعات أخرى مماثلة، وذلك على الرغم

من بقاء العديد من العناصر ثابتة (ديتمار، ٠١٠ ، Dittmar). ومع ذلك، فإن هذا الرابط، مهما كانت أهميته، يبقى متشابكاً، في علاقة أخرى تُخضع مجموع الكون المخلوق لله، بما في ذلك الإنسان. نحن، في الواقع، أمام رابط ثنائي يحكم إدراك العالم ضمن النزعة القياسية الوسيطية: يجب ألّا نهمل الثنائية القائمة بين الخالق والخلق، ولا التمايز التراتبي بين البشري والجزء غير البشري من العالم الأرضي. وهكذا يبقى الفصل بين البشري وما نسميه «الطبيعة» مجمّداً باعتباره متضمّناً في صورة الخلق الذي يبقى موحّداً في علاقة الخضوع للخالق، وفي موقعه باعتباره رمزاً غامضاً لإرادته. بذلك يكون من المناسب تحليل التطورات باعتبارها «رشيمات» للنزعة الطبيعيـة التي تنمو تدريجاً حتى تصل إلى تفتّحها الكامـل. يمكننا بذلك أن نشير إلى صعود العلوم الطبيعية، في وسمط الحقل المدرسي، وكذلك أيضاً تشكيل تفردات الأشياء والكائنات المخلوقة وفق آلية خاصة بالنظام الكنسي نفسم، والذي يضفي، دوماً، قيمة أكبر، على أهمية الخلق، ليس في ذاته، طبعاً، بل باعتباره يرتبط بمعرفة الخالق وغاياته(١) (بولنوا، Boulnois، ۲۰۰۸، ص ۲۲۵ – ۲۲۱). ويمكن أن نشير، أيضاً، إلى مسار لنزع القدسية عن «الطبيعة» اشتد في الكنيسة الوسطية ونزع إلى تركيز العلاقة مع الإلهي في أماكن مختلفة وذات عمارة تزداد تطوّراً (شمميت، ٢٠٠١ب، ص ٤٧-٤٨). وأخيراً، يمكن أن نفترض أن أهمية صيغة الخلق - الإنتاج في الغرب - التي أشار إليها فيليب ديسكولا، قد قامت بدور ما في الآلية المتفرّدة للنزعة القياسمية الكنسمية: إن مفاهيم الخلع، تقودنا في الواقع، إلى أنموذج بطولي لفاعل منتج يُعتبر السبب المطلق للأشياء أو الكائنات المنتجة، وهو مفصول بشكل جذري عما أنتجه - إنه الأنموذج القادر على

<sup>(</sup>١) نعرف أن انطلاقة العلوم الحديثة قد حصلت في جزء كبير منها تحت غطاء اهتمامات مقبولة أو مثارة من جانب النظام الكنسي.

الالتحاق بالمنتجين البشر أنفسهم، إذا ما ارتبط بداية بالله (۱). وهناك عموماً مجموعة من الملامح قادرة، ضمن العينة الوجودية القياسية نفسها، على تحفيز انبثاق تصوّر للطبيعة باعتبارها كياناً منفصلاً، قابلاً للمعرفة باعتباره موضوعاً، وقابلاً للحيازة باعتباره شيئاً، أي قادراً على فتح الطريق أمام «نزعة الثقة بالإنسان لدى الإنسان المعاصر» (دومون، ١٩٨٥، ص ٢٢٥)(٢).

### الربط غير المألوف بين الروحي والمادي

تتطلّب مسألة الربط بين الروحي والجسدي، التي تخترق، بالنتيجة وبشكل واسع، الآليات التي سبقت الإشارة إليها، بعض الشروح الأكثر دقة. ننطلق من التصوّرات الوسيطية للشخصية البشرية التي يمكن أن ننعتها بأنها ثنائية وليست مزدوجة (باشيه، ٠٠٠ أ، وقيد الصدور)، إنها ثنائية لأن الإنسان مخلوق من الجمع بين جوهرين متميّزين، الروح غير الجسدية وغير الفانية، والجسد المادي الفاني. ومع ذلك فإن المسيحية قد تميّزت دوماً عن النزعة المانوية الحقيقية (أي المانوية وانحرافاتها، بشكل خاصّ) التي تترك الجسد للشر ولا ترى من خلاص إلّا في الروحي الصافي والمتحرّر – مما هو جسدي. نستطيع أن نلاحظ، بكل تأكيد، ملامح ضغط ثنائي قدي لا يترك مخرجاً للروح إلا من خلال انفصالها عن الجسد، سجين احتقار لا مفر منه، بخاصة في كتابات

<sup>(</sup>١) يقارن أنسلم كانتوربري عام ١٠٠٦ الله الخالق بالحرفي المحرفيي المحرفيي (١) الله المحالصة بعد عدة عقو د Honorius عدد عدة عقو د (Corbin, Paris, Éditions du Cerf, 1986, p. 78 كما فعل ذلك بعد عدة عقو د Augustodunensis (Liber XII quaestionum, 2, PL, 172, col. 1179) الموماني، اعتبر إبداع الرسام والنحات على أنه محاكاة نبيلة للفعل الإلهي في الخلق (ويرث، 1999 الروماني، اعتبر إبداع الرسام والنحات على أنه محاكاة نبيلة للفعل الإلهي في الخلق (ويرث، Wirth وبعد ذلك، برر ليون باتيستا ألبيرتي الفقالية البشرية بواقعة أن من الجيد أن نأخذ عمل الله الخالق أنموذجاً (161 لله 1994, p. 161) د ذكره غولسن [٢٠٠٩]، ص ٢٤٢]،

<sup>(</sup>٢) يشير لويس دومون إلى الإبداع المسيحي لهذه الظاهرة، غير أن التوجّه المعتمد هنا يدعو إلى استبدال «المسيحي» بـ «الكنسي».

القديس بولس، ثم في خلال العصور الوسطى المتأخّرة، والعصر الوسيط الأعلى. لقد تبنّى العديد من رجال الدين، في تلك الفترة، التقاليد الأفلاطونية الجديدة التي تطابق بين الإنسان وروحه، وترى في الجسد، ثقلاً ولباساً موقتاً، وغير ذي جدوى، أو ســجناً يعرقل انطلاقة الــروح الحرّة، غير أننا نُخطئ في عزل مثل هذه النبرات الثنائية، ورفض تعريف الجسد على أنه سجن للروح. وهكذا فإذا ما وُجد ضغط ثنائي، بشـكل فعلى، فإننا نتلمّح بشكل أوضح، في المسيحية الوسيطية، آلية مناهضة للثنائية، تدفع إلى التفكير بطريقة ايجابية، في العلاقة بين الروح والجسد، وإلى تأكيد الوحدة النفسية الحركية للشخصية البشرية. وقد تطوّرت هذه الآلية، في القرنين الثاني عشر والثالث عشر، حيث شبّه علماء دين، مثل هوغ دو سان ڤيكتور وييير لومبار Pierre Lombard et) (Hugues de Saint - Victor). «الاتحاد الايجابي للروح بالجسد»، بالتنسيق الموسيقي، أو بالصداقة العميقة. ولقد ذهب توما الأكويني، بهذه الآلية إلى نهايتها حين طبّق مبدأ ثنائية الجسد (شكلاً ومادة) الأرسطية، على تصوّر الشخصية البشرية، التي لم تعد تعتبر وحدة من مادتين منفصلتين، بل وحدة حقيقية. تجد الروح التي تمثّل الشكل الجوهري للجسد، في حالة الانفصال، نفسها مخفضة القيمة بشكل كبير، إنها غير قادرة، من دون الجسد، على تحقيق قدراتها الخاصّة، وتعتبر حالة الانفصال هذه مضادة للطبيعة.

ليست التصوّرات الوسيطية للشخصية متجانسة وثابته. فقد تعدل التوازن بين الثقل الثنائي والآلية المضادة للمانوية بشكل كامل، عبر الزمن، لمصلحة الثانية. غير أنه يمكن لهذا التوازن أيضاً أن يتغيّر، وفاقاً للظروف وأنموذج الخطاب المعتمد. ويعود التنوّع في البلاغات إلى تعقّد أنموذج الشخصية التي تعتبر تمفصلاً تراتبياً واضحاً وموحّداً لكيانين مختلفين تماماً. ونستطيع، بذلك، وفاقاً للحالات، أن نلح بشكل أكبر، على الفصل التراتبي بين الروح والجسد، أو على الوحدة الإيجابية التي ينتجها اتصالهما. غير أنه من المستحيل، في إطار الأرثوذكسية الكنسية، أقلّه، أن نذكر بشكل كامل أحد

هذين الوجهين في تصوّر ما هو بشري. لنضف أن صورة الرابط الكامل بين الروح والجسد تندرج في الأفق التاريخي للغيب. فإذا كانت لحظة الموت تحرّض، في الواقع، الثنائية القوية للروح والجسد، فإن هذه الثنائية ليست سوى حالة انتقالية. فالمفاهيم المسيحية - وهذه إحدى تفرّداتها الأكثر قوة -تتميّز بالوعد بإعادة التوحيد النهائي للجسد والروح، في أثناء البعث النهائي. وتزيد الآلية الخاصّة بالمسيحية الوسيطية، أيضاً، من قوة المفارقة التي تميّز هذا التفرّد، من خلال الاعتقاد، بعد القديس أغوسـطينوس، وبالاختلاف عن التقاليد اليونانية، أن «الجسد الروحي» للناجيس (الكورنثيون-١٥) نقيض حقيقي: يصبح الجسد المبعوث، والمغطّى بكامله باللحم، في الوقت نفسه، روحياً كاملاً، ذلك أنه يكتسب في توحّده مع الروح، الخصائص السامية التي تمتلكها هذه الروح بشكل طبيعي. يرسم جسد الناجين المجيد، بذلك، صورة مثالية للعلاقة روح/ جسمد. ويتطلُّب، من جهة، انتقالاً عجائبياً للجسد الذي يصل إلى المقام السامي للروح، غير أنه يفترض أيضاً احترام «نظام حكم» (وفاقاً لتعبير بوناڤانتور Bonaventure)(١) خضع الجسد بموجبه، وبشكل كامل، لرغبات الـروح. ومن المفارقة أن يكون الجســد الأمجــد أنموذجاً لسلطان الروح على الجسد، تلك الروح الضرورية من أجل الارتقاء السامي لهذا الحسد.

إن الانعكاسات الاجتماعية الكنسية لأنموذج الشخصية البشرية مهمّة جداً. ويكفي أن نذكر أن العلاقة بين رجال الدين والعلمانيين، إنما تعتبر مشابهة للعلاقة بين الروح والجسد<sup>(۱)</sup>، لدرجة أن تشكُّل الشخصية يعتبر بديلاً عن مبدأ رفعة الكنيسة. وبدقة أكثر، يتدخّل التمييز بين ما هو جسدي وما هو روحي بشكل رئيسي، في نظام القرابة الوسيطي: تعتبر التراتبية القائمة

Bonaventure, *Broviloquium*, partie VII, chap. VII, éd Louis Prunière, بوناڤاننـــور (۱) Paris, Éditions Franciscaines, 1967, p. 315-319.

<sup>(</sup>٢) وكذلك العلاقة رجل/ امرأة (باشيه، ٢٠٠٨).

بين القرابة الروحية والقرابة الجسمدية أحد روافع إلغاء القرابة، وبخاصّة أحد روافع تصوّر الكنيسة باعتبارها شبكة قربي روحية، غير خاضعة لقواعد القرابة الجسدية وروابطها. ومع ذلك، إذا كان بناء التراتبية الروحية والجسدية مهماً، فمن المناسب أيضاً التركيز على منطق منح الجسد الصفة الروحية، وهو منطق يحتل لب العمل الكنسي. إن منح الجسدي الصفة الروحية عملية حاسمة تتم من خلال طقوس التقديس. وهكذا يذكّر التعميد بمن يولد في اللحم وقذارة الخطيئة، وهو يضيف إلى روابط القرابة الجسدية نسباً ثلاثياً روحياً (الولادة الروحية من جانب الكنيسة الأم، التبنّي من جانب الله الآب، وعلاقة العراب والإشبين). تلك هي أيضاً حالة الزواج الذي تثبتت طقوسه، في منعطف القرنين الحادي عشر والثاني عشر: فبعيداً من ترك العلمانيين في الخطيئة واللحم الفاني، يعرّف رجال الدين الإطار الشرعي للنشاط التكاثري، من خـــلال تحويل رابط الزواج إلى رابط من الأنمــوذج الروحي، يعتمد مرجعية الاتحاد الروحي بين المسيح والكنيسة. ليس للطقوس، عموماً، من هدف ســوى تأمين منح الصفة الروحية للوقائع الجســدية، وبذلك يجعل التعريف الذي قدّمه هوغ دو سان- ڤيكتور، من طقس التقديس أداة مادية للروحي(١).

وبؤسّس المنطق نفسه لتكوين الأماكن التي تقوم بدور حاسم في تقطيب الحيّز الاجتماعي. وكما يبين ذلك ميشيل لوورز (٢٠٠٥) الكنسية سبب (Lauwers) ودومينيك إيونيا-پرات (٢٠٠٦)، تعتبر الأماكن الكنسية سبب انقلاب كامل في العقيدة المسيحية: فنحن ننتقل من تردّد أولي في تحديد المقدّس المرتبط بالطابع المادي لمكان العبادة باعتباره ثانوياً، إلى علم كنسي لا يحقّق فقط تجسده المعماري، بل يجعل البناء الكنسي الإطار اللازم للعمل الطقسي (لإعادة انتاج ما هو اجتماعي، إذاً). غير أنه وكما لا يمكن للزواج أن يُقبل إلا إذا اعتبر اتحاداً روحياً، فإن أماكن العبادة لا يمكن أن تكون مادية

De sacramentis, I, 9, 2, pl. 176, col ، ٤٦٨ – ٤٦٧ ص ٢٠٠٦) من تذكيره إيونيا-پــرات (١٠) 317,

صرفة. ولا يمكن تبريرها إلّا باعتبارها قد تحوّلت إلى أماكن روحية، وتلك هي بالضبط الوظيفة المسندة إلى طقس الإهداء (ميهو، Méhu، ٢٠٠٧). يشرح الأسقف بونيزون دو سورتي (Bonizon de Surti)، في نهاية القرن الحادي عشر، قائلاً: كما أن الراهب يحوّل الخبز والخمر إلى جسد المسيح ودمه، فإن الأسقف الذي يكرس كنيسة، يحوّل البناء المادي إلى مقام روحي للثالوث والملائكة (تذكره إيونيا-يرات، ٢٠٠٦، ص ١٥ ٤ - ٤١٥).

وينطبق الأمر نفســه على العصور التي تساهم في تحديد مكان المقدّس، والتمى لا يمكن أن نقلّل من أهمية مساهمتها في توسّع أطر المسيحية واستقرارها، حتى وصولها إلى العالم الجديد. إن قبول الصور واستخدامها المتزايد، كما نلاحظها في تاريخ الغرب الوسيطي، يفترض القدرة على منح الروحي شكلاً مادياً. ولا يكون للصورة قيمة إلَّا حين تسمح ماديتها بإسقاطها خارج ذاتها، على الروحي وغير المرئي. وعلى العكس من ذلك، إذا نحن أنكرنا على الصورة هـذه القدرة، فإنها تؤول إلى الإدانـة باعتبارها وثن. إن استحالة الربط بين الروحي والمادي تجعل اللجوء إلى الصور غير شرعي. ويقود كل تركيز على الثنائية هذه الصور إلى حالة مادية صرف لدرجة تعرقل معها كل حركة سمو نحو الله، بدل المساعدة في الإخلاص والعبادة. يمكننا أن نقدَّم الفرضية التي تقول إن انتشار الصور، الذي از داد بدءاً من القرن الحادي عشر، قد حدث بسبب قوة نظام الربط الإيجابي للروحي بالمادي. ولقد شكلت الآلية التوسّعية للصور، وكذلك الآلية الناهضة للمانوية أصداء بعضها لبعض، أو، وكي نكون أكثر دقة، إن الآليتين قد استجابتا معاً لتعزيز المؤسسة الكنسية التي تحتاج، في الوقت نفسيه، لهذا الرابط الإيجابي بين الجسدي والروحي، وتجعل من الصورة زينة قدرتها الوسيطة. إذا نحن أضفنا أن مثل هذا الارتباط بين كيانين متناقضين، مدرج، طبعاً، على فهرس التجسد(١)، فإننا

<sup>(</sup>١) لا يمكننا أن نلح كثيراً على الأهمية الجذرية للتجسّد الذي يعتبره لويس دومون «سر المسيحية في تطوّرها التاريخي كله».

نستطيع التأكيد أن انطلاق الصور في الغرب الوسيطي، قد استند إلى اندفاعة ثلاثية، تجسيدية ومناهضة المانوية وكنسية تمثّل، في العموم حالة واحدة.

يظهر الربط الإيجابي بين الجســدي والروحي، عموماً كنظام أساســي لتعريف نظام الكنيسة، هذه المؤسسة غير المألوفة، أو مؤسسة المفارقة. ويسمح هذا الرابط للكنيسة بقبول الهبات المادية، لأنها ستصبح روحية، كما يسمح، بشكل أوسع، بأن تعمل كمؤسسة متجسّدة، بالرغم من تأسيسها على قيم روحية. إن إضفاء الصفة الروحية على الجسد، والتي تتم من خلال الطقوس بخاصة، هو الشكل الأكثر فعّالية، بينما تشكّل القدرة على الإيصال إلى الروحي عبر المادي (أو الإيصال إلى المرئيء عبر غير المرئي) إحدى صيغها الأكثر انتشاراً أيضاً. ذلك هو التعبير عن شرعيتها، كما تؤكد ذلك، عبر الاستدلال بالضد، الاعتراضاتُ والانشقاقاتُ التي تعيد الكنيسة من جديد إلى حالة مادية صرف. إنها حالة جون ويكليف (John Wyclif)، مثلاً الذي يقارن بين كنيسـة المنذورين الروحية والمؤسسـة الكنسـية الموصوفة بالجسدية. ويجد هذا المنطق النقدي تعبيره القوى في الغضب النزاعي للإصلاحيين الذين حوّلوا المؤسسة البابوية (على عكس منطقها الخاصّ) إلى البعد المادي الصرف باعتبارها لحماً متروكاً لذاته، من خلال تحويل هذه المؤسسة إلى بطن ومطبخ (کروزیه، ۱۹۹۰، ص ۲۷۷).

وهكذا يبدو الربط بين الروحي والجسدي وكأنه أحد الأنظمة الذي يرافق الموقف المسيطر للكنيسة، في مجتمع الغرب الوسيطي، تلك الأنظمة الذي تساهم في انتشاره. هل من المسموح أن نرى في ذلك، مظهراً من الفعّالية المتفرّدة لصيغة السيطرة الكنسية التي تسمح للمؤسسة بالاستيلاء على العالم الاجتماعي من أجل تنظيمه، مع إعلان انفصالها عنه؟ إنه منطق، يسمح، للكنيسة بإثبات «وجودها»، نوعاً ما، في العالم تحت غطاء «وجوب الوجود خارج العالم». وفي كل الأحوال، يمكننا أن نتنبّه إلى تعزيز نظام الكنيسة القائم على المفارقة، باعتبارها مؤسسة مادية - روحية قائمة، مع ذلك، على الثنائية

التراتبية للروحي والجسدي، كما على تحويل الجسدي إلى روحي: أليس هذا ما يقود الكنيسة إلى التحرير المطلق للطاقات المفارقة التي تقوم عليها (أي تلك التي تجمع عقيدة التثليث، وعقيدة التجسد، وكذلك الكيانات المتناقضة في الشخصية البشرية)، وإلى إطلاق السيولة التوسّعية لحقل التصورات التي تستند إلى هذه المفارقات، وأخيراً إلى تحقيق الربط بين الغايات الطبيعية والغايات الروحية للإنسان الذي يشرع في إقامة علاقة جديدة مع العالم؟

إن للربط بين الروحي والمادي تأثيرات تتجاوز تنظيم المؤسسة الكنسية نفسها: ونستطيع أن نستعيد هنا، مثال كريستوف كولومبوس الذي اندفع في مشروعه الأطلسمي بهوس الحصول على الذهب وبالأمل بالوصول إلى الهدايات البعيدة. وتجد القراءة المعاصرة والنفعية والاقتصادية العفوية، صعوبة في تجنّب إسقاط السلوك البشري على محور المصلحة المادية وحده، وفي التصوّر أن بإمكان الذهب أن يكون شيئاً آخر غير ثروة تحمل قيمة قابلة للحساب، كما أن من الصعب ألَّا نعتبر الاهتمام بالهداية سوى ذريعة غامضة. ومع ذلك، نستطيع أن نعتبر الهوس المضاعف بالذهب والهداية شكل الربط بين الروحي والمادي لدى كولومبوس. فليس الذهب رمز الهداية المرجوة ووسيلتها فقط (فهو ذو قيمة، أولاً، لأنه مؤشر القرب من مدينة الخان الأعظم، واستخدامه المرتجى يتجه نحو الأمل باستعادة القدس)، بل هو أيضاً المثل المميّز للثروة المادية التمي تحوّلت إلى روحية، وأصبحت أداة تحويل روحي، تتوجّه إلى الإلهي والخلاص. وكما يروي الأميرال ذلك، في عبارة تصف بشكل رائع الربط الوسيطي بين المادي والروحي «الذهب ممتاز جداً، وبمقدور من يملكه أن يفعل أي شيء في العالم، كما يستطيع إيصال الأرواح إلى الجنة»(١). ونقمول، باختصار، إن التراتبية القائمة بين المصلحة المادية والسعى للخلاص - شـرف الدنيا والخلاص في الآخرة - في خلال العصر

<sup>(</sup>۱) يشير كروزيه (۲۰۰٦ ص ۱۸۹ - ۱۹۰) إلى أن الذهب، في نظر كولومبوس، رمز الرحمة، ويحمل القيمة المسيحية لمغامرته.

الوسيط كله، كانت على نقيض ما هي عليه في مجتمعنا المعاصر ((). ولا يمنعنا هذا مطلقاً، وتحت خطاء هدف كنسي مسيطر، من اعتبار أن الاستعمار قد سمح بالاستيلاء على كتلة هائلة من المعادن الثمينة والثروات المتنوّعة، ونقلها إلى أوروبا ((). وبهذا المعنى، يبدو الربط بين الروحي والمادي على أنه صيغة تحكّم فعّالة إلى حدما، بالعالم، من خلال سماحه بالقيام بتصرّفات مصلحية ضمن نظام قيمة لا يملك شرعية حقيقية إلّا من خلال النزاهة.

نجد، من خلال معظم النقاط التي أثرناها، منطق الربط التراتبي والفعّال للنقيضين، نفسه. لذلك علينا الحديث عن «دقة متعدّدة القيم» كي نحاول التعبير عن التصورات الكنسية. ونقصد بذلك، القدرة على الربط بين المتناقضات التي لا تؤدي، مع ذلك، أبداً، إلى أي نوع من المرونة أو التسامح، بل إلى أشكال من السيطرة الدقيقة والفعّالة بشكل خاصّ (٣). غير أن باستطاعتنا، أيضاً أن نلاحظ أن مختلف تمظهرات هذه الدقة المتعدّدة القيم تؤدي إلى منح قيمة - متطرفة أحياناً - للعنصر الخادع (من خلال احترام خضوعه للقطب المسيطر): للجسد في علاقته مع الروح، والبشري في علاقته بالإلهي، وللخلق في علاقته بالخالق، وللعلمانيين في علاقتهم برجال الدين. وعلى النقيض من ذلك، يسمح احترام تراتبية قوية بالنزوع إلى المساواة لا يقلّ إلحاحاً. ويمكننا

إنه تماماً الشكل الذي تعتمده شرعنة الثروة المادية لدى توما الأكويني: فهي تمنح الشرف وتسمح بالشهامة، كما تطور الصداقة.

<sup>(</sup>Summa théologia II a II ae qu. 129, art 8) ونعود، عموماً، إلى الاقتصاد المضاد الذي قام على الإحسان والهبة المجانية، التي أظهر كلاڤير و (Clavero) ديمومتها الطويلة.

<sup>(</sup>٢) لقد تم التعبير عن التصوّر الكنسي لهذا الربط بطريق معكوسة طبعاً. فهكذا يرى خوسي دي أكوستا (Jose de Acosta)، في نهاية القرن السادس عشر، أن العناية الإلهية قد وضعت شروات العالم الجديد طعماً لتسهيل هداية الهنود Historia naturally y moral de las شروات العالم الجديد طعماً لتسهيل هداية الهنود Indias يذكره فلوريسكانو (Florescano) (1998)، ص ٢٠٢).

<sup>(</sup>٣) باشيه (٢٠٠٦، ص ٧٣٨ - ٧٦٤)، علينا الإشارة، في مجال الربط بين التناقضات، إلى أهمية النظام الذي يربط المساواة بالتراتبية، بخاصة في العلاقة بين الرجل والمرأة (باشيه، بحاصة ).

أن نعبر عن هذا التصوّر، من خلال عبارة «منح قيمة لـ لا -X تحت غطاء X». وهكذا يمكننا أن نفسح في المجال أمام الإنساني تحت غطاء ارتباطه بالإلهي وأن نمنح قيمة للجسد تحت غطاء منحه الصفة الروحية، وللكفاءات الطبيعية للإنسان تحت غطاء سمو الغايات الروحية، وللكون المخلوق تحت غطاء علاقته بالخالق. نحن هنا أمام ميل إلى المساواة في التراتبية (مع الإدراك أن احترام التراتبية هو شرط منح القيمة للعنصر الخاضع، الذي بمقدوره أن يصل إلى مستوى العنصر المسيطر، بشكل مثالي أقله).

يعتبر هذا الترتيب صيغة فعّالة جداً، في منح الشرعية للتراتبيات، بخاصة للتراتبيات الاجتماعية الأكثر اتساعاً، غير أنه ما من شك في أن علينا أيضاً أن نقبل أن هذا الترتيب يفتح آلية إثبات قوية (تبقى نسبية دوماً، رغم ذلك) للعنصر الخاضع، وأن لهذه الآلية تأثيرات حقيقية. هل من المسموح أن نضع هذا النظام الشكلي في قلب الحقائق الفكرية، التي ترافق وتطلق من جديد وبشكل مستمر، آلية النظام الاقطاعي الكنسي؟ إن بإمكان هذا الترتيب أن يساعدنا، أقلّه، في إدراك رابط مضاعف يثبّت ويفصل، جذرياً، بين الآلية الاقطاعية الكنسية والحداثة التي تحل محلها، حين سنسقط في غير المألوف، تحت ضغط عبارات مثل: حل محل... وتحت غطاء...، غير المألوف هذا السذي يتمثّل في: التفكير بالجسد من دون الروح وبالإنسان من دون الله، وبالطبيعة من دون الخاسة.

ولا يكون للملامح المختلفة المدروسة سابقاً، من معنى إلّا لأنها ترجع إلى الكنيسة باعتبارها مؤسسة مهيمنة حاضنة. ويشكّل الإثبات المتنامي لقدرتها أساس أهم خصائص الغرب الوسيطي، بدءاً من إلغاء القرابة، من دون أن ننسى توسّع مفارقاتها العقائدية (التجسّد، الربط بين الروحي/ الجسدي)، وكذلك التفعيل العملي لطاقاتها الكامنة الشمولية. لنذكر أيضاً أن الكنيسة قد تخلّصت من الشكل المسيطر الذي استمر في توصيف جميع خصوم الغرب المحتملين، والذي أشرنا إلى كلفته (الاتجاهات التوسّعية التي تتجاوز

امكاناته في الانسجام)، وإلى الحصارات (في ما يتعلَّق بالنشطات الاقتصادية حين تصل إلى مستوى معيّن، انظر قالرشتاين، ١٩٨٠). من اللافت جداً، بالنتيجة، أن تتواكب قوة المشروع الشمولي، في الحالة الغربية، مع شكل من التنظيم غير الإمبريالي. يشبع النظام الاقطاعي – الكنسي، في مواجهته النظام المسيطر، البنى السياسية ذات الطابع المعتدل، والضعيفة نسبياً، في مرحلة أولى أقله (الملكية الفردية وكذلك المدينية)، التي تحرّض خصوماتها الكفاءات، بخاصة العسكرية والتي تمهد أحياناً لقيام الدول – الأمم المستقبلية. أما الكنيسة، فإن لها الفضل في الربط بين بنية قوية جداً للكيانات السكانية المحلية ووحدة قارية تعتبر جسماً متناغماً وتشكّل سلطة البابا المركزية رأساً عولمة إقطاعية كنسية، من خلال الربط بين القوى الملكية وسلطة الكنيسة.

أخيراً، إذا كانت الكنيسة توسّع من قوة المنطق التجسيدي والروابط غير المألوفة بين الروحي والجسدي، فذلك لأن رجال الدين يشكلون طائفة مقدّسة، تسعى إلى الهيمنة المباشرة على العالم الاجتماعي وخيراته المادية جداً. تقوم الكنيسة، في الواقع، على الثنائية التراتبية للروحي والجسدي، كما على التحويل الروحي للجسدي، أو على تحوّل الأشياء المادية إلى أشياء غير مادية. ويُفعّل مجموع التعابير «يحل محل... وتحت غطاء...» بشكل تدريجي، مطلِقاً علاقة مع العالم المتفرّد، ومهياً للقطع مع النزعة الطبيعية.

\*\*

نشير، عموماً، إلى دور الكنيسة - أو بدقة أكثر إلى البنية الكنيسة للمسيحية - في الفعّالية الوسيطية، أو بشكل أوسع، في التوسّع الغربي. إننا هنا أمام أحد أوجه التاريخ الأوروبي المنسي، بشكل خاصّ، ذلك أنه كان يُفسَّر، عموماً وبشكل مؤكّد، على أنه قضية «دينية» ليس لها سوى علاقة هامشية مع المسارات الأساسية ذات الطابع الاجتماعي أو الاقتصادي أو السياسي. نحن هنا أمام إسقاط قيمي لا ينسجم أبداً مع الحقيقة الوسيطية، وهذا أمر مؤسف،

بخاصة أن الكنيسة تمثّل صيغة فعّالة جداً لبناء المجتمع، كما تمثّل، بخاصة، حاضنة له (۱). إن من الصعب جداً عدم الانخراط ضمن هذا المسار من أجل سبر خصوصية المدار الغربي ودعائمه، ما لم نتعرف على ملامحه وطبيعته.

هناك توضيحان آخران. لا نتحدث هنا عن المسيحية باعتبارها واقعة دينية، بل عن الهيكل الكنسي للمسيحية، أو، لنَقُلْ، بشكل أوضح أننا نتحدث عن الإثبات الكنسي للمسيحية الغربية (بخاصة وأن المقارنة مع بيزنطة تقدّم إضاءة خاصة، حيث الكنيسة تستمر ضمن مشاركة توأمية مع الأمبراطورية، وحيث تغيب معظم الظواهر التي تميّز الفعّالية الكنسية للمسيحية الغربية، بخاصة ما يتعلّق منها بتعزيز الرابط الإيجابي بين الروحي والجسدي). لا يتعلّق الأمر هنا بقضية ذات طابع ديني، فذلك مفهوم يبدو قليل الأهمية بالنسبة إلى تلك المراحل القديمة، بمقدار ما يحمل من التباسات مخيفة (شميت ٢٠٠١، من التباسات مخيفة (شميت ٢٠٠١، في أوروبا الوسيطية.

ليس المطلوب هنا مطلقاً، من جهة أخرى، تمجيد عصر وسيط يعتبر مرحلة طفولة عصرنا أو مفتاح حداثتنا، من خلال رفض الانكار الذي لا يزال يحيط بالقرون العشرة الوسيطية. من المناسب، من أجل تجنّب ذلك، أن نذكر أن هذه المرحلة قد انفصلت عنا من خلال حاجز تحوّل عملاق، لدرجة يمكن معها أن تكون مظاهر الاستمرار جميعاً والملامح جميعاً التي تولد إحساساً بالتعود، خادعة. لذلك فإن المسلّمة التي تقول بتغيّر العصر الوسيط تبقى صحيحة (لوغوف، ١٩٧٨؛ زمتور، ١٩٨٠، ٢١٥٥).

<sup>(</sup>۱) على الرغم من أن ميشال فوكو ساهم في حجب القسم الوسيطي للنسب الغربي، من خلال كتاباته، إلا أنه شدّد في محاضراته لعام 1978-1977، على فرادة الكنيسة فيقول إن سمتها تجعل من شكل سلطتها «أغرب ما عرفه الغرب وميّزه، وهو شكل بالإمكان تحديده مع أوفر حظ من الصواب أبعد مدى في الدقة على أنها «سلطة كهنوتية» يتوجب تحليلها بالعلاقة مع نشوء «السياسة الحيوية» [باعتبارها شكلاً من السياس تشمل مهامها حياة الرعاية زائداً البيئة والاقتصاد] (Foucault, 2004, p. 134).

وإذا نحن حاولنا، في الصفحات السابقة، ملاحقة البواعث المبكرة للمدار الأوروبي، فليس المقصود أبداً اعتبار الملامح المشار إليها نوعاً من الحداثة في الحالة الترسيمية، والتي لا تسعى سوى إلى النمو حتى تصل إلى النضج. إن المطلوب، على العكس من ذلك، كشف الملامح التي «ترتبط» بطريقة ما أو تساهم، ضمن المحيط الإقطاعي الكنسي، في الفعّالية التي تقود إلى الانحراف باتجاه هذا المنطق الاجتماعي المختلف تماماً والذي تترافق الحداثة معه(۱).

تتوحد هنا النزعة المقارنة مع التاريخ الشمولي. وإذا أردنا التقدّم في تحليل هذه الظاهرة الاساسية، أي تغريب العالم، وفهم الانفصال (المتأخر) بين الغرب وخصومه العالميين، من الضروري، في الواقع، الوصول إلى نزعة مقارنة تليق بهذا الاسم، وتقدر على إدراك الخصوصيات الأوروبية بما هي عليه (مع تجنّب العيوب المتمثّلة في التمركز حول الإتنولوجيا التي تقود إلى المبالغة في هذه الخصوصيات، وكذلك تجنّب تقلبات نقد من هذا النوع، يعتبر أن عليه أن ينكرها بشكل كامل)، نزعة مقارنة قادرة، أيضاً، على فهم الفعّاليات الشمولية ومدارات العوالم الغربية، والعديد غيرها، والمقارنة بينها. غير أن مصير هذا المشروع سيكون الفشل، إذا ادعى، ضمن اهتمامه المقارن، أنه قد توصل إلى توصيف لأوروبا، من خلال استئصال قسم حاسم من فعّاليتها: أي الفعّالية المسيحية الوسيطية.

إن دراسة تاريخ تغريب العالم، أي دراسته ضمن فعّالياته العامة وانحرافاته العديدة، وحدوده، ليس، بالضرورة، مشروعاً يقوم على التمركز حول الإتنولوجيا. فهناك شروط ثلاثة، أقلّه: عدم نسيان أنه ليس بإمكان تاريخ العالم أن يُختزل في تاريخ الهيمنة المتنامية التي مارسها الغرب على هذا التاريخ، ورفض كل فكرة حول جوهر الغرب، وإظهار أن القوة المسيطرة، التي نشير إليها تحت هذا الاسم، هي نتاج لبناء تاريخي (حديث جداً، بالنتيجة)،

<sup>(</sup>١) لا يعني لفظ «هيّاً»، أبداً، «أن نقود حتماً إلى»: فالمقصود أن نشير (مع الانتباه التام إلى استبعاد خطر الغائبة) إلى عناصر قابلة لأن تكون بديلة ضمن النظام اللاحق.

وأخيراً اســتبعاد كل حكم قيمي (وكل انزلاق من تفــوّق أمر واقع إلى تفوّق أخلاقيي). ومرة أخرى أيضاً، إن حكم والتر بنيامين (Walter Benjamin) بشكل عائقاً ويمنع كل ادعاء، تحت أي عنوان حضاري كان، بالحكم على الآخرين: «إن كل وثيقة ثقافية هي أيضاً وثيقة بربرية» (١٩٧١ ص ١٩٩). ليس المطلوب إذاً الاندفاع إلى تمجيد مفتوح أو تدليسي للغرب (أو للحداثة أقله)، ولا الاستسلام لشيطنة هذا الوحش المسمى «غرباً»، والذي جعلته بعض تيارات الدراسات ما بعد الاستعمارية غير مفهوم بسبب الإلحاح في الوصول إلى الجوهر. وبعيداً من هذه المواقف، يعتبر تاريخ يدرس تكوُّن نزعمة التمركز علمي الذات الغربيمة، ولا يؤمن بها، أحد الشمروط لقيام نقد حقيقي لهــذه النزعة. إنها أيضاً مرحلة ضرورية من أجل اســترجاع الثقافات المتعدّدة لتملك تاريخ البشرية. ويفترض تحويل أوروبا إلى مناطقاً أن نحفظ مكانة كل الفعّاليات التاريخية التي لا تُعتبر أوروبا نقطة تحريض لها، ويتطلّب هذا التحويل أيضاً تحقيق العدالة في حجـوم الخصوصيات الأوروبية وفهم آليات السيطرة الكوكبية التي ينشرها العالم الأوروبي - المستغرب، بشكل تدريجي. ويفترض هذا الأمر التوقّف، أولاً، عن تجاهل المرحلة الأولى من هذا التاريخ، أي فعّالية المجتمع الوسيطي الذي مهد لأول عولمة إقطاعية كنسىة.

### المراجع

Alliez Éric, 1991, Les temps capitaux, Paris, Éditions du Cerf.

ATSMA Hartmut et BURGUIÈRE André (eds.), 1990, Marc Bloch aujourd'hui. Histoire comparée et sciences sociales, colloque international organisé par l'EHESS et l'Institut historique allemand de Paris, 16-18 juin 1986, Paris, Éditions de l'EHESS (coll. «Recherches d'histoire et de sciences sociales»).

Badiou Alain, 2002, Saint Paul. La fondation de l'universalisme, Paris, Puf (coll. «Les essais du Collège international de philosophie »).

BASCHET Jérôme, 2000a, «Âme et corps dans l'Occident médiéval:

- une dualité dynamique, entre pluralité et dualisme », Archives de sciences sociales des religions, 112, p. 5-30.
- 2000b, Le sein du père. Abraham et la paternité dans l'Occident médiéval, Paris, Gallimard (coll. «Le temps des images»).
- 2006, La civilisation féodale. De l'an mil à la colonisation de l'Amérique, Paris, Flammarion (coll. «Champs»), 3° éd.
- 2008, «Distinction des sexes et dualité de la personne dans les conceptions anthropologiques de l'Occident médiéval», dans Irène TF éry et Pascale Bonnemère (eds.), Ce que le genre fait aux personnes, Paris, Éditions de l'EHESS (coll. «Enquête»), p. 175-195.
- 2009a, «Le Journal de bord de Christophe Colomb», dans Patrick BOUCHERON (ed.), p. 582-587.
- 2009b, «Unité, dualité, multiplicité. Vers une histoire à la fois globale et plurielle», dans Carlos Barros (ed.), Historia a Debate III, Saint-Jacques-de-Compostelle, vol. 1, p. 157-178. Disponible en ligne: halshs.archives-ouvertes.fr (consulté en septembre 2012).
- à paraître, «L'humain (et l'institution) comme paradoxe. Corporel et spirituel dans l'Occident médiéval», dans Patrick Henriet (ed.), Corps en société. Perception et usages du corps au Moyen Âge, Rennes, Presses universitaires de Rennes.
- BAYLY Christopher A., 2007, *La naissance du monde moderne* (1780-1914), Paris, L'Atelier-Le Monde diplomatique (coll. «L'atelier en poche»).
- Beaujard Philippe, Berger Laurent et Norel Philippe (eds.), 2009, *Histoire globale, mondialisations et capitalisme*, Paris, La Découverte (coll. «Recherches»).
- Bedos-Rezak Brigitte et Iogna-Prat Dominique (eds.), 2005, L'individu au Moyen Âge. Individuation et individualisation avant la modernité, Paris, Aubier.
- Benjamin Walter, 1971, «Thèses sur la philosophie de l'histoire», Essais 2, trad. par Maurice de Gandillac, Paris, Denoël (coll. «Dossiers des Lettres nouvelles»).
- Bentley Jerry, 2009, «L'intégration de l'hémisphère oriental du monde, 500-1500 ap. J.-C.», dans Philippe Beaujard, Laurent Berger et Philippe Norel (eds.), p. 65-80.
- BOUCHERON Patrick (ed.), 2009, Histoire du monde au XV<sup>e</sup> siècle, Paris, Fayard.
- Boulnois Olivier, 2008, Au-delà de l'image. Une archéologie du visuel au Moyen Âge. V\*-XVI\* siècle, Paris, Seuil (coll. «Des travaux»).
- BYNUM Caroline, 1982, «Did the twelfth century discover the individual?», repris dans Jesus as Mother. Studies in the Spirituality of the High Middle Ages, Berkeley, California University Press, p. 82-109.

- Castro Gutiérrez Felipe, 1996a, La rebelión de los indios y la paz de los españoles, Mexico, Ciesas.
- 1996b, Nueva Ley y nuevo rey. Reformas borbónicas y rebelión popular en Nueva España, Mexico-Zamora, UNAM-Colegio de Michoacán.
- CLAVERO Bartolomé, 1996, La grâce du don. Anthropologie catholique de l'économie moderne, trad. par Jean-Frédéric Schaub, préf. de Jacques Le Goff, Paris, Albin Michel (coll. «L'évolution de l'humanité»).
- Cooper Frederick, 2001, «Le concept de mondialisation sert-il à quelque chose? Un point de vue d'historien», *Critique internationale*, 10, p. 101-124.
- CROUZET Denis, 1990, Les guerriers de Dieu. La violence au temps des troubles de religion (vers 1525-vers 1610), préf. de Pierre Chaunu, Seyssel, Champ Vallon (coll. «Époques»).
- 2006, Christophe Colomb. Héraut de l'Apocalypse, Paris, Payot & Rivages (coll. «Biographies Payot»).
- Descola Philippe, 2005, *Par-delà nature et culture*, Paris, Gallimard (coll. «Bibliothèque des sciences humaines»).
- Detienne Marcel, 2000, Comparer l'incomparable, Paris, Seuil (coll. «La librairie du xxº siècle»).
- DITTMAR Pierre-Olivier, 2010, Naissance de la bestialité. Une anthropologie du rapport homme-animal dans les années 1300, thèse de doctorat de l'EHESS, sous la dir. de Jean-Claude Schmitt (dactyl.).
- Douki Caroline et Minard Philippe, 2007, «Histoire globale, histoires connectées: un changement d'échelle historiographique? Introduction», Revue d'histoire moderne et contemporaine, 54/4bis, p. 7-21.
- Dumont Louis, 1977, Homo aequalis I. Genèse et épanouissement de l'idéologie économique, Paris, Gallimard (coll. «Bibliothèque des sciences humaines»).
- 1985, Essais sur l'individualisme. Une perspective anthropologique sur l'idéologie moderne, 2° éd., Paris, Seuil (coll. «Esprit»).
- Farriss Nancy, 1995, La corona y el clero en el México colonial (1579-1821). La crisis del privilegio eclesiástico, Mexico, FCE.
- FLORESCANO Enrique, 1994, Memoria mexicana, Mexico, FCE.
- FOUCAULT Michel, 2004, Sécurité, territoire, population, Paris, Gallimard-Seuil-Éditions de l'EHESS (coll. «Hautes Études»).
- Frank André Gunder, 1998, ReOrient: Global Economy in the Asian Age, Berkeley, University of California Press.
- Frank André Gunder et Gills Barry K. (eds.), 1993, The World

- System: Five Hundred Years or Five Thousands?, Londres-New York, Routledge.
- FRIED Johannes, 2004, Les fruits de l'Apocalypse. Origine de la pensée scientifique moderne au Moyen Âge, préf. de Jean-Claude Schmitt, trad. par Denise Modigliani, Paris, Éditions de la MSH.
- GILLS Barry K. et Denemark Robert, 2009, «L'hypothèse de la continuité historique du système monde», dans Philippe Beau-JARD, Laurent Berger et Philippe Norel (eds.), p. 203-226.
- GOLDSTONE Jack, 2009, «Efflorescences et croissance économique dans l'Histoire globale: une réinterprétation de l'essor de l'Occident et de la Révolution industrielle», dans Philippe Beaujard, Laurent Berger et Philippe Norel (eds.), p. 299-334.
- Golsenne Thomas, 2009, «"L'homme est la mesure de toutes choses" ou comment l'humanisme de la Renaissance est fondé sur deux malentendus», dans Gil Bartholeyns et Pierre-Olivier Dittmar (eds.), Adam et l'astragale. Essais d'anthropologie et d'histoire sur les limites de l'humain, préf. de Jean-Claude Schmitt, Paris, Éditions de la MSH.
- Goody Jack, 2000, Famille et mariage en Eurasie, trad. par Pascal Ferroli, révisé par Francis Zimmermann, Paris, Puf (coll. «Ethnologies»).
- 2004, Capitalism and Modernity. The Great Debate, Cambridge, Polity Press.
- 2009, «De la comparabilité des civilisations eurasiennes», dans Philippe Beaujard, Laurent Berger et Philippe Norel (eds.), p. 149-158.
- 2010, Le vol de l'histoire. Comment l'Europe a imposé le récit de son passé au reste du monde, trad. par Fabienne Durand-Bogaert, Paris, Gallimard (coll. «NRF Essais»).
- GRUZINSKI Serge, 1988, La colonisation de l'imaginaire. Sociétés indigènes et occidentalisation dans le Mexique espagnol, XVF-XVIIF siècle, Paris, Gallimard (coll. «Bibliothèque des histoires»).
- Guerreau Alain, 1996, «Quelques caractères spécifiques de l'espace féodal européen», dans Neithard Bulst, Robert Descimon et Alain Guerreau (eds.), L'État ou le roi. Les fondations de la modernité monarchique en France (XIV\*-XVIF siècles), table ronde à l'École normale supérieure, 25 mai 1991, Paris, Éditions de la MSH, p. 85-101.
- 2001, L'avenir d'un passé incertain. Quelle histoire du Moyen Âge au XXI siècle?, Paris, Seuil.
- GUERREAU-JALABERT Anita, 1990, «El sistema de parentesco medieval: sus formas (real/espiritual) y su dependencia con respecto a la organización del espacio», dans Reyna Pastor

- (ed.), Relaciones de poder, de producción y parentesco en la edad media y moderna, Madrid, CSIC, p. 85-105.
- 1996, «Spiritus et caritas. Le baptême dans la société médiévale», dans Françoise Héritier-Augé et Élisabeth Copet-Rougier (eds.), La parenté spirituelle, Paris, Archives contemporaines, p. 133-203.
- 1999, «Parenté», dans Jacques Le Goff et Jean-Claude Schmitt (eds.), *Dictionnaire raisonné de l'Occident médiéval*, Paris, Fayard, p. 861-876.
- Iogna-Prat Dominique, 1998, Ordonner et exclure. Cluny et la société chrétienne face à l'hérésie, au judaïsme et à l'islam (1000-1150), Paris, Aubier (coll. «Collection historique»).
- 2006, La Maison Dieu. Une histoire monumentale de l'Église au Moyen Âge, 800-1200, Paris, Seuil (coll. «L'univers historique»).
- Koselleck Reinhart, 1990, Le futur passé. Contribution à la sémantique des temps historiques, trad. par Jochen Hoock et Marie-Claire Hoock, Paris, Éditions de l'EHESS (coll. «Recherches d'histoire et de sciences sociales»).
- Lamy Marielle, 2000, L'Immaculée Conception. Étapes et enjeux d'une controverse au Moyen Âge (XIII-XVE siècles), Paris, Institut d'études augustiniennes (coll. «Études augustiniennes», série «Moyen âge et Temps modernes»).
- LAUWERS Michel, 2005, Naissance du cimetière. Lieux sacrés et terre des morts dans l'Occident médiéval, Paris, Aubier (coll. «Collection historique»).
- Le Goff Jacques, 1978, Pour un autre Moyen Âge. Temps, travail et culture en Occident, Paris, Gallimard (coll. «Bibliothèque des histoires»).
- 1985, «Pour un long Moyen Âge», repris dans L'imaginaire médiéval, Paris, Gallimard (coll. «Bibliothèque des histoires»), p. 7-13.
- LEPETIT Bernard, 1995, «La société comme un tout», dans Carlos Barros (ed.), *Historia a Debate I*, Saint-Jacques-de-Compostelle, vol. 1, p. 147-158.
- 1999, «La société comme un tout: sur trois formes d'analyse de la totalité sociale», Les Cahiers du Centre de recherches historiques, 22.
- LUBAC Henri DE, 2009 [1949], Corpus mysticum. L'eucharistie et l'Église au Moyen Âge, Éric de Moulins-Beaufort (ed.), Paris, Éditions du Cerf.
- Méhu Didier (ed.), 2007, Mises en scènes et mémoires de la consécration de l'église dans l'Occident médiéval, Turnhout, Brepols.
- Moos Peter von, 2005, «L'individu ou les limites de l'institution ecclésiale», dans Brigitte Bedos-Rezak et Dominique Iogna-Prat, p. 271-288.

- Morsel Joseph, 2007, L'Histoire (du Moyen Âge) est un sport de combat, Paris, LAMOP. Disponible en ligne: http://lamop.univ-parisl.fr (consulté en septembre 2012).
- Polanyi Karl, 1983, La grande transformation. Aux origines politiques et économiques de notre temps, trad. par Catherine Malamoud et Maurice Angeno, préf. de Louis Dumont, Paris, Gallimard (coll. «Bibliothèque des sciences humaines»).
- Pomeranz Kenneth, 2010, Une grande divergence. La Chine, l'Europe et la construction de l'économie mondiale, trad. par Nora Wang, postf. de Philippe Minard, Paris, Albin Michel (coll. «Bibliothèque de l'évolution de l'humanité»).
- Postone Moishe, 2009, Temps, travail et domination sociale. Une réinterprétation de la théorie critique de Marx, trad. par Olivier Galtier et Luc Mercier, Paris, Mille et une nuits.
- Romano Ruggiero, 1970, «A propósito de Capitalismo y subdesarrollo en América Latina, de A. G. Frank», Desarrollo Económico, 38
- Rubial García Antonio, 1999, La santidad controvertidad, Mexico, FCE-UNAM.
- Sahlins Marshall, 2009, La nature humaine, une illusion occidentale. Réflexions sur l'histoire des concepts de hiérarchie et d'égalité, sur la sublimation de l'anarchie en Occident, et essais de comparaison avec d'autres conceptions de la condition humaine, trad. par Olivier Renaut, Paris, Éditions de l'Éclat (coll. «Terra cognita»).
- SCHMITT Jean-Claude, 2001, Le corps, les rites, les rêves, le temps. Essais d'anthropologie médiévale, Paris, Gallimard (coll. «Bibliothèque des histoires»).
- 2001a, «La découverte de l'individu, une fiction historiographique?», *ibid.*, p. 241-262.
- 2001b, «La notion de sacré et son application à l'histoire du christianisme médiéval», *ibid.*, p. 42-52.
- 2001c, «Une histoire religieuse du Moyen Âge cst-elle possible?», *ibid.*, p. 31-41.
- VAUCHEZ André, 1990, «L'évolution de l'idée de mission et de la pratique missionnaire en Occident à l'époque médiévale », dans Église et histoire de l'Église en Afrique, actes du colloque de Bologne organisé par l'Institut pour les sciences religieuses de Bologne et l'École française de Rome, 22-25 octobre 1988, éd. par Giuseppe Ruggieri, Paris, Beauchesne, p. 13-27.
- VILAR Pierre, 1976, Crecimiento y desarrollo, Barcelone, Ariel.
- VINCENT Bernard, 1996, 1492: l'année admirable, Paris, Flammarion (coll. «Champs»).
- WALLERSTEIN Immanuel, 1980, Capitalisme et économie-monde

- (1450-1640), Paris, Flammarion (coll. «Nouvelle bibliothèque scientifique»).
- 2008, L'universalisme européen. De la colonisation au droit d'ingérence, trad. par Patrick Hutchinson, Paris, Démopolis.
- WERNER Michael et ZIMMERMANN Bénédicte (eds.), 2004, De la comparaison à l'histoire croisée, revue Le Genre humain, Paris, Seuil.
- Wirth Jean, 1999, L'image à l'époque romane, Paris, Éditions du Cerf (coll. «Histoire»).
- Zuмтноп Paul, 1980, Parler du Moyen Âge, Paris, Minuit (coll. «Critique»).
- Zuñiga Jean-Paul, 2007, «L'histoire impériale à l'heure de l'histoire globale. Une perspective atlantique», Revue d'histoire moderne et contemporaine, 54/4bis, p. 54-68.

# البنيوية والدين

#### الدين والمقارنة

من المسلم به اليوم، سواء من المنظور العلمي، كما في الحس المشترك، أن الدين يشكِّل جزءاً من الثقافة. ومع ذلك، فإن هذا التضمين ليس بدهياً بالقدر الــذي نعتقده. فقد نتج هذا الــر أي عن تطوّر طويل للعلــوم والذهنيات معاً، أدى بالنتيجة إلى هبوط الدين من مقامه القديم، كي يعيش تحت رمزَى النسبي والخاصّ. ونجد أنفسنا، في نهاية المطاف، في موقف أحسن كليفورد غيرتز (Clifford Geertz)، توصيفه: إن الدين، بمعناه الخاصّ، أو بالأحرى، بمعناه المحدِّد، ظاهرة ثقافية. ويصبح الدين الأمر الذي يحدّد، من الداخل، هذه الميّزة الشمولية، من اللحظة التي نقبل فيها أن الثقافة تميّز، بحق، كل جماعة بشرية. وبدقة أكبر، يعود للدين الحق في تعريف «النظام العام للوجود» الخاصّ بأنموذج اجتماعي معيّن، وفي توضيح انتمائه إلى ثقافة معيّنة، تختلف عن الثقافات الأخرى كلها. لقد حدث، إذاً، وعلى المدى البعيد، نوع من التحوّل. ويبدو أننا قد انتقلنا من الدين الشمولي الذي يهارس سيطرته ويُخترق كل ثقافة ضمن السياق المهيمن "للحداثة الاولى"، إلى ثقافة شمولية، حيث يركّز الدين ويُعبّر بشكل أفضل من أي أنموذج وقائع - أخلاقية وقانونية وسياسية وجمالية - عن الخصوصية الثابتة التي تتبقى في حياة المجتمعات الحقيقية. إن الدين هو النواة الصلبة لما للثقافة من خصوصية، وهو ينتمي، من حيث المبدأ، لأمر لا يقبل التعميم.

ولكن، ما التعميم الذي نتكلّم عليه حين نرجع إلى الثقافة كي نضم الدين إليها؟ ربما أمكن للثقافة مع ذلك أن تعتبر إبداعاً مفهومياً محدّداً، واختراعاً لأنموذج مجتمع، في مرحلة محدّدة من تاريخه.

وخلاصة القول، يمكن للدين أن يصبح نسبياً، هو أيضاً، في مفهومه وليس في تمظهراته فقط. هل يعني هذا الأمر أن ادعاء السعي إلى الشمولية لم يغير حامله بشكل حقيقي، من خلال تغيير موضوعه، وأن دين الغرب الأمبراطوري لم يفعل شيئاً سوى الإفساح في المجال لتمركز حول الذات الإتنية جديد، تمركز يقوم على تطوّرات الفكر البشري التي يوحّدها مفهوم الثقافة، الذي يلجأ إليه الغرب أيضاً، ذلك الغرب الذي أصبح «مستنيراً»، من الآن فصاعداً؟ نحن نعرف ما تحمله هذه الرؤية من وهم. إن تبعية العلوم الاجتماعية لمعرفة الحديثين تظهر ذلك: لقد أزاحت هذه العلوم بسبب خضوعها للنزعة المقارنة منذ بداياتها، في نهاية القرن الثامن عشر، بشكل كامل، مسألة الشمولية، في علاقتها مع عصر التنوير المنتصر. كما سمعت، انطلاقاً من أشمكال ثقافية مختلفة، إلى إبراز هذه الأشكال من دون اختصارها في مسار وحيد، وإلى إعادة التفكير في وَحدة الإنسان، أي بموضوع الأنتروپولوجيا، على أسسس متحرّرة من كل أحكام مُسْبقة فلسفية جوهرية. إن الثقافة، بالنسبة إلى هذه العلــوم، إذاً، مفهوم مختلف ضمنياً - إنها حقيقــة يجب أن نعرفها من خلال مقارنة المعطيات التي تم جمعها بشكل تجريبي، وليس من خلال تطبيق نظام ما. وإذا كان للمعرفة الأنتروپولوجية من معنى، في نسختها الثقافية أقلُّه، فذلك فقط لأنها تستند إلى الإتنولوجيا وعلم الاجتماع، وليس إلى الفلسفة.

إلّا أن من الواجب الاعتراف، ضمن هذه المهمة، أن الدين قد قام بدور مفتاح. ونقبل بشكل علني، إلى حد ما، أنه شكّل حيّز أكبر الفروق، ومظهر حياة الجماعة، التي نستطيع أن نستخرج منها الاختلافات الموصوفة بأنها الأكثر دلالة. من الملاحظ، في التقاليد الفكرية الفرنسية، أن الخطوة المهمة، قبل نمو علم إتنولوجيا حقيقي، قد تحقّقت من خلال نوع من «السفر الفكري»

إلى التاريخ القديم. فكتاب المدينة القديمة لفوستيل دو كولانج (Coulanges Coulanges) الذي صدر عام ١٨٦٤، قد حمل مؤشر القطع وإعادة التأسيس: ليس القدامى هم الحديثين، والقدامى أنفسهم يختلفون بعضهم عن بعض، ولكن اختلافهم لا يشبه ما يفصلهم عن الحديثين. إن «المدينة القديمة» أنموذج يجمعهم ويميّزنا عنهم. غير أن العملية الثنائية للربط والتمييز تتحقّق عبر العنصر الديني، إنها عملية ممكنة بشرط وحيد: حين يرجع الدين إلى مؤسسات خاصّة، وحين يتم التعبير عن أنموذج معيّن من المعتقدات ضمن قواعد مؤسساتية، وبإيجاز، حين يقوم علم اجتماع الحقوق المقارنة، الذي تم الحديث عليه في هذا الكتاب، انطلاقاً من مقارنة المعتقدات.

يمكننا القول، ومن ذلك الزمان، إن الدين، بالمفرد، قد أصبح فكرة مشبوهة، في حقل العلوم الاجتماعية. غير أنه لم يُطرد منها، مع ذلك. وقد أصبح، على العكس، دعامة ضرورية، في الشكل المصغّر لباعث «الاعتقاد» باعتباره استعداداً عقلياً، علينا أن نفترض وجوده بشكل عام، كي تتمكن النزعة المقارنة من القيام، أقلّه. نتقل إذاً من المفرد إلى الجمع، وهذا ما كان معروفاً، بشكل مُسْبق، في درس فوستيل إذا نحن ذهبنا به إلى غايته.

و مع ذلك، نشهد في ١٩٥٠، انتقالاً آخر، بمناسبة الذكرى المئوية لتأسيس المدرسة التطبيقية للدراسات العليا عام ١٩٦٨، ويلخص ليقي – ستروس (١٩٧٣، ص ٨٤) ذلك بالطريقة التالية: يمكن، ويجب، أن نستنبط الخطوط العريضة لنظرية عامة حول المجتمع من النزعة المقارنة الأنتر و پولوجية المستوعَبة بشكل جيد والتي تقبل التواءات التحليل باعتبارها بنى – ما يسمح بتطوير علم اللغة البنيوي (سوسور و تروبتز كويٌ و جاكوبسون بنى – ما يسمح بتطوير علم اللغة البنيوي (موسور و تروبتز كويٌ و جاكوبسون الهندو – أوروبية (من مَيّه إلى دوميزيل إلى بنقنيست – المقارنة الهندو – أوروبية (من مَيّه إلى دوميزيل إلى بنقنيست – النظام المخصّص اللوقائع الدينية، في هذا الإطار الجديد؟ ويقع الجواب مثل سكين: لن يكون للوقائع الدينية، في هذا الإطار الجديد؟ ويقع الجواب مثل سكين: لن يكون

هذا النظام أبداً نظام حقل تجريبي ثابت بشكل كاف غايته تبرير تطييف العلم، أي عزل طائفة صغيرة مستقلة. يمكن «للنظرية العامة للمجتمع»، أن تتوضح بشكل جيد، في هذا النوع من الوقائع، فالأساس في ذلك أن نتمكن من الإجابة عن هذا النوع من الوقائع واستيعابها انطلاقاً من ذلك. ولا تتصرّف هذه النظرية، في ذلك، بشكل خاصّ، وكأن الدين - أو الإيمان - يحمل ميّزة استكشافية ما.

إن «النظرية العامة للمجتمع» التي غامر ليڤي-ستروس في وضع الخطوط العريضة لها عام ١٩٦٨، تستفيد من نتائج هذا القطع، الذي لا يبتعد عن أن يكون تصفية للأنترويولوجيا الدينية، بذاتها. تُقدّم هذه النظرية على أنها «نظام واسع للتواصل»، ذو طوابق ثلاثة هي: القرابة والفعّاليات الاقتصادية واللغة، وينحصر الدين في هذا البناء، في اللغة، أي في مسار التواصل الذي ينتشر في اتجاهين، من الآلهة إلى البشـر، ومن البشر إلى الآلهة، يقوم الدين بذلك، وبشكل جوهري، على الأساطير والطقوس. فالأساطير هي «لغات نظرية»، أي خطابات تعمل فيها البنسي الدلالية بكامل طاقتها، وترتفع إلى درجة عالية من التعقيد بالمقارنة مع اللغة العادية - ويتم التواصل من الآلهة نحو البشر من خلال هذه الخطابات، وكذلك من خلال الطقوس،أي هذه «اللغات الموازية» المكونة من حركات ووسائل - يبني البشر من خلالها تواصلهم مع الآلهة وينظُّمونه. وترتبط هذه الدارة الثنائية مع دراسات أخرى، في الطوابق الأخرى من النظام. ويمكن أن تُفهم القرابة والتبادلات الاقتصادية والدين في الإطار نفسه، باعتبارها مستويات مختلفة لبنية ثقافية ما. ويعنى الفهم البنيوي لهذا الأمر، إذاً، استخلاص التقابلات القائمة بينها والتي تؤشر إلى البنية التفاضلية للمعنى، كما ينبثق في كل مستوى.

و يُكتشف هنا البرنامج الذي تفتّحه هذه السطور. إنه تحرير الدين، وإنزاله عن عرش الدور الذي لا يزال يقوم به في علم الاجتماع الدوركهايمي التقليدي، باعتباره ظاهرة اجتماعية أساسية يمكن على ضوئها فهم بقية الظواهر

الاجتماعية، وفي ذلك يتحقّق التقدّم. ومن المؤكّد أن لهذا التقدّم سوابق. فمقاربة موس (Mauss) التي تقول بـ «الواقع الاجتماعي الشامل» قد تضمّنتها بشكل واضح إلى حدما. ويمكننا قول الشيء نفسه، عن النزعة الوظيفية ل ادكليف-براون ومالينوڤسكي(Radcliff-Brown, Malinowski)، بالرغم من أن ذلك قد تم لأسباب أخرى. ومع ذلك، يسمح التركيز على اللغة، في المدرسة البنيوية، باستشراف شيء آخر، غير استيعاب العامل الديني واندماجه الأفضل في الاجتماعي. ذلك أن الاجتماعي يتوقّف بدوره، عن أن يعتبر الأساس الشارح والكافي - أي مجموع العلاقات التي تشكّل المجموعة الوظيفة والتعبيرية المتوجب التسليم بها (الانطلاق منها). تهتم المسألة البنيوية بواقعة أن تجربة الذوات الاجتماعية (جمع ذات) تتصل بواقعية «نظام حقيقي»، غير معدُّ لها، غير أنه مستخدم ومظهَّر في خطاباتها وممارساتها، بطريقة تصبح معها هذه الخطابات والممارسات ذات دلالة فعلية. وينتج من ذلك، أن النظام، شرط للمعنى، وهو نظام تواصل حيث يتم توصيل كل شيء، سوى المعنى: أشياء وكلمات وممتلكات وأشـخاص مستوعبة ضمن أنظمة. ويتطلّب إنتاج هذه الأنظمة ممارســة الفكر الرمزي الذي يدرســه عالم الأنتروپولوجيا عبر دفع «الاستكشاف إلى ما وراء حدود وعي» (م ن، ص ٨٥) المعنيين. ويقوم دور هذا العالم، في النتيجة، على إعادة تركيب المعنى، ممَّ لا يمت إليه بصلة، ضمن حيّز فهم هو حيّز العلم الذي يمارسه، وليس ضمن حيّز الوعي الجماعي المتوافر على مستوى الحياة الاجتماعية.

#### الفُضالة الواجب وصفها

ومع ذلك، وضمن هذا الإطار، أليس الديني مزوّد، سراً، بمقام سام؟ ألا يشكّل أفضل محور لمعالجة الرمزية، من وجهة نظر منهجية؟ أليست اللغة النظرية الأسطورية، واللغة الموازية الطقسية، العدستان المكبرتان اللتان تسمحان بإدراك هذا التواصل المطلوب من أجل وصف «النظام الحقيقي» الخاصّ

بثقافة ما؟ يرفض ليڤي-ستروس هذا بشكل واضح. وهو يقوم بذلك من خلال جملة أشار إليها ميشيل كارتري (٢٠١٠) «Michel Cartry، ٢٠١٠) من حملنا يتمثّل «بقدر ما للوقائع الدينية من مكانة في نظام ما، نرى أن جانباً من عملنا يتمثّل في تخليصها من خصوصيتها». وباختصار، إن التوسل «بالإنسان المتدين» (Homo religiosus) وبتأثيره في المعرفة الأنتروپولوجية يجب أن يصل إلى نهايته. غير أن الخصوصية المرفوضة ليست مستنكرة تماماً أيضاً. فكل شيء يسير وكأن ليس هناك من فُضالة، لأن التواصل الديني يحتفظ بجانب متفرّد (ليڤي-ستروس ١٩٧٣، ص ٨٤-٨٥):

ليست الآلهة المشتركة في الحوار معنا محاورة كالآخرين، في نظام التواصل نفسه، إذ يتمثّلها الإنسان على شكل صور أو إسقاطات (كاملة أو جزئية) لهذا النظام، مما يدخل معوقاً إضافياً على النظرية، إلّا أن ذلك يبقى غريباً عن نظامها وعن مبادئها.

يثير هذا التوضيح الأخير أسئلة عديدة. يوحي الفكر الرمزي، ولأسباب لا تظهر بوضوح، بضرورة الاكتفاء بالعلاقات بين البشر أو بين العوالم. ومن المؤكّد أن ليس المقصود، هنا، هذا الميل إلى التصوير الذي يبعث الغريزة الدينية المتجذرة، هي نفسها في «العواطف والمشاعر» والتي أراد فلاسفة القرن الثامن عشر تفحصها (ليقي—ستروس، ١٩٨٥، ص ٢٥٥)، إننا أمام «أفعال فهم» لوظيفة الفكر التي تُستخدم، بالمشاركة، في أطر أخرى غير الإطار الديني، وتُحلل، وفاقاً لشرط واحد، هو اعتماد وجهة نظر النظام الذي يجمع كل هذه الأطر. ويبقى أن «المعوق الإضافي»، كما قال موس (١٩٦٦، ص ٩١) هو «الفضالة التي يجب القيام بوضعها». وإذا ما قبلنا أن هذا المعوق لا يغير النظام، فإننا نسأل ما حاجة هذا النظام إليه؟ من أين تتأتى هذه الحاجة للإسقاط أو المخيل في النظام، والتي تمنح التواصل الديني شكله المتفرد؟ وببساطة أكبر، ما مكانة الديني في الوظيفة الرمزية، وكيف نفهمه انطلاقاً منها؟

سيقال إن ليغي -ستروس قد قدّم إجاباته، من خلال السير، بشكل فعلي، في الدرب الملكي للأسطورة. لكن هذا غير صحيح إلّا جزئياً. فمهما كانت المزايا التي تتحلّى بها هذه الطريق، وحتى حين نعتبرها واسعة لدرجة تسمح معها بالتحليل البنيوي للطقوس، فإنها لا تتوافق تماماً مع الإشارة التي قرأناها. فهي تترك من دون جواب، المسألة المتعلّقة باختلاف مستويات المتكلمين، أي واقعة وجود آلهة، وأن البشر والآلهة، المختلفين، يتواصلون في الاتجاهين. لقد قلّصت فعّالية الإسقاط الصعوبة إلّا أنها لم تلغها، ذلك أن هذه الفعّالية قد تدخّلت باعتبارها برهاناً مبرراً في ذاته، أكثر من كونها مسلّمة من مسلّمات الاتجاه الرمزي. ولنَقُلُ ذلك بطريقة أخرى: تبقى الرمزية الدينية متفرّدة بشكل كاف، باعتبارها رمزية، كي لا تذوب تماماً أو مباشرة في أنتروپولوجيا الفكر، كاف، باعتبارها رمزية، كي لا تذوب تماماً أو مباشرة في أنتروپولوجيا الفكر، حتى حين تقاوم غوايات فينومينولوجيا الإلهي أو المقدّس، وتستفيد تماماً من التطور البنيوي، إلّا في حال قيامنا بتعريف هذه الأنتروپولوجيا بطريقة تختلف عما قام به ليغي -ستروس، ربما.

لقد أدرك بعض علماء الأنتروپولوجيا وكذلك علماء النفس والفلاسفة هذه الصعوبة وشرعوا بالعمل على حلها، من خلال مسارات مختلفة عن تلك التي سلكتها كتب «أساطير» (Mythologies). وقد غيروا بذلك، بعمق أكثر من ليڤي – ستروس، وبالرغم من الدَّين الذي يعترفون له به – المنهج الذي تعالج من خلاله العلوم الاجتماعية الظاهرة الدينية.

لقدرُسمت طريق فعّالة عبر تقدّم مفهوم الرمزية، بهدف استخلاص الياتها الفكرية المستترة وإعادة تعريف المعتقدات، ضمن هذا الإطار. ربما كان الهدف عندئذ تعميق المنعطف الفكري للأنتروپولوجيا البنيوية، لدرجة نستبدله معها بدراسة عمل الفكر التي تتوافق بشكل أفضل مع تطوّرات علم النفس العصبي وعلم اللغة ذي الاتجاه الشومسكوي، ومع نظريات التواصل (۱). لقد شُرح الديني، حتى حين، من دون اللجوء إلى الرمزية، وكان

<sup>(</sup>١) نشير هنا إلى أعمال دان سيربر (Dan Sperber)، التي تجد انطلاقاتها في كتاب الرمزية=

هذا الأمر، تماماً، هاجس ليقي-ستروس -الفُضالة المسجلة، «المعوق الإضافي» للنظام الذي لا يزال الديني مؤثراً فيه - الذي يتلاشى في الحال عينه. لنشر أننا هنا أمام موضوع قديم نريد أن نجدد مقاربته بشكل كامل: إننا نضع نصب أعيننا مهمة مميّزة تتمثّل في شرح المعتقد، على أساس طبيعي، هذه المرة.

وثمة طريق أخرى قد اتبعت من جانب أولئك الذين استمروا في العمل على الرمزية من الداخل، من دون الاكتفاء بمنطق التحوّلات المستخدم في كتب أسلطير، وكذلك من دون اختزالها في ظاهرة من نوع آخر. ويمكننا القول إن هؤلاء قد تمسكوا بشدة بفرضية ليڤي-ستروس الكبرى حول علم أنتروپولوجيا مرتبط بالتشكيلات الرمزية، ليس من خلال نسبتها إلى النشاطات الاجتماعية ولا إلى قاعدتها، بل من خلال القبول بأنها اجتماعية ذاتيا، وغير قابلة للاختزال ضمن ما هو حيوي أو فكري فقط. نحن هنا أمام رهان مضاعف: فهو يقف على النقيض من المنعطف ذي النزعة الفكرية للفهم الأفضل لما أراد ليڤي-ستروس قوله حين رفض، على عكس دوركهايم، توليد الرمزي انطلاقاً من الاجتماعي (ليڤي-ستروس، ١٩٤٨ و١٩٦٦)، كما أنه مع إعادة منح قيمة أكبر للظواهر الدينية في مثل هذا السياق (١٠).

و مهما كانت هاتان الطريقتان مختلفتين، فإنهما تُظهران، بعيداً من ليڤي- ستروس، هذا البعد الجوهري للمسألة الذي يفرض نفسه على كل تقرّب من الظواهر الدينية، كما يجد نفسه معنياً، وغير مرتبط بعد، بالمدينة

<sup>=</sup> عموماً (Le symbolisme en général)، والتي تطوّرت في الثمانينيات من القرن الماضي باتجاه نظرية وبائية للتمثيلات. انظر بوايه (Boyer) حول هذا المسار ذي النزعة الطبيعية.

<sup>(</sup>۱) شرع عدد من المؤلِّفين في تجديد الأنتروپولوجيا الدينية، من وجهة نظّر بنيوية، من خلال العمل على مسألة الرمزية. فكتاب الوظيفة الرمزية (إيزارد وسميث، ١٩٧٩) المحمل على مسألة الرمزية. فكتاب الوظيفة الرمزية شاملة عن هذا التجديد، بالرغم من أنه يكرر في مقدّمته، رفض ليڤي-ستروس تحويل الدين إلى «فضاء مكرّس» وكان من أهم مراكز النشر، في هذا المجال، سلسلة «نظام التفكير في أفريقيا السوداء» في قسم العلوم الدينية في المدرسة التطبيقية للدراسات العليا التي أدارها ألفريد آدلر وميشيل كارتري.

القديمة، في منتصف القرن التاسع عشر: إن الترابط بين العقيدة والمؤسسة، والارتباط ضمن استعداد عقلي يجعل الأفراد يعتقدون بوجود كائنات خارقة يتوجّهون إليها ويتلقّون منها رسائل وقواعد ملزمة، تشكّل خصائص لحياة اجتماعية ما، محدّدة.

إذا أردنا أن نعود إلى التنظيم الأول لهذه المسالة، فما من شك في أن علينا العودة إلى دوركهايم وكتابه الأشكال الأولية للحياة الدينية. ونذكر أن تعريف الدين يجمع معيارين: الشعور بالمقدّس والجماعة المؤسَسَة التي تماثل في مفرداتها «الكنيسة» بمعناها العام (دوركهايم، ١٩٩٠، ص ٦٥). إن المخاطرة التي يحتويها هذا المعيار الأول واضحة. وهي تتمثّل في الوقوع في فينومينولوجيا الديني، التي تستند، هي نفسها، إلى الغريزة الدينية كما قبلها فلاسفة القرن الثامن عشر. ومع ذلك، فقد تم تجنّب هذه المخاطرة، بشكل اســتباقي، من خلال اللجوء إلى المعيار الثاني: يجد المقدّس نفسه مستبعداً، بالنسبة إلى استخداماته غير الاجتماعية، بسبب إشراكه في تكوين جماعة المؤمنين الذين يتوحّدون من خلال سلوك حياتي ما. يشتمل كل مجتمع على نواة دينية، ليس لأن البشمر كائنات دينية بالطبيعة، بل لأن الحياة في المجتمع تتطلّب الاعتقاد المشترك لدرجة يصبح معها المقدّس معاشاً ويمارس سلطة معيارية على السلوك. تلك هي الفكرة الجوهرية التي تستحق، بفضلها، الفرضية الدوركهايمية أن نحكم عليها من خلالها. إن الصعوبات لا تزول، في هــذه الحالة، بل تصبح مختلفة عما فكرنا فيــه للوهلة الأولى. لقد اضطر دوركهايم إلى جعل جماعة الإيمان نوعاً من موقف مثالي أي نقطة تلاق لكل ما هو مشترك. ويمكننا القول، بشكل عام، إن هناك خطورة تتمثّل في إهمال التمييز بين أنموذجي الرابطين الديني والاجتماعي، ما يبدو أنه يؤكِّد، في نهاية المطاف، ميلاً إلى تقديس المجتمع، بما هو فيه. ويبقى أن الفعل الحاسم للأنتروپولوجيا الدينية يتمثّل، بداية، في التأكيد أن الديني لا يتكون إلّا ضمن إطار المؤسسات. وعلينا، من أجل فهم المجتمع، انطلاقاً من ذاته، وكذلك من أجل فهم ما هو ديني، أن نأخذ في الاعتبار هذه الحقيقة غير المألوفة، أي العقيدة المؤسَّسة. لقد وصلنا بذلك إلى جوهر المشكلة، كما أشار إلى ذلك إدمون أورتيغ (١٩٩٩، ٤٠٠ Cdmond Ortigues، ١٩٩٩):

من المؤكّد أن للدين منابع في الروح البشرية (فبذلك يختلف الإنسان عن الحيوان لأن هذا الأخير يتفاعل مع ما يدركه، فيما يتفاعل الأول مع ما يتصوّره)، غير أنه ما من تفسير نفسي للدين يكفي للتعبير عن البنى الاجتماعية، والإنشاءات الدينية التي يتبناها دين على شكل فرض قاعدة عبادة، أو قاعدة إيمان، أو، بشكل أبسط، على شكل عادة موروثة تجمع الصالح والمقدّس، ولم ينجح علماء ما وراء الطبيعة ولا الصوفيون في تحطيم الرابط الذي يوحد الاعتقاد بالله والولاء لمؤسسة اجتماعية. نحن متعدّون جداً هذه الواقعة «الدوركهايمية» لدرجة تبدو لنا معها أنها بديهية. ومع ذلك، نحن هنا أمام اللغز الكبير الذي علينا تفسيره.

لقد جاء القطع الحقيقي مع «الإنسان المتديّن» من علم الاجتماع في الواقع، وذلك من خلال النأي عن علم النفس الديني. غير أنه، وضمن هذا المنظور، تبرز الأهمية العامة لأنتروپولوجيا الوقائع الدينية، كما نجد أنفسنا في موقع التساؤل، ليس حول ديمومة الديني فقط، بل، وبخاصة، حول ما يوصل إليه بشكل أوسع أيضاً، وفقاً لمصطلحات النظرية الاجتماعية. ما من شك في أن التفكير يصطدم بحائط مسدود لدى دوركهايم، ذلك أنه لا تزال فئة المقدّس، أي ذلك القطع الذي يعتري تجربة الأفراد من خلال عيشهم في جماعة، مكلفة بوظيفة الشرح. ونسقط هنا، كما رأى ذلك ليثي—ستروس، في حينه، في شرح للرمزي من خلال الحياة الاجتماعية القادرة، بشكل غامض، على إنتاج القدرة على الترميز، فيما تبقى بعيدة من الرموز. ومع ذلك، لا يصبح الشرح المعاكس أفضل، إذا جعلنا من الوظيفة الرمزية «فعل تفكير» يجب أن ينبثق من العلاقات الاجتماعية، مع القواعد المرتبطة بها. وإذا كان يجب أن ينبثق من العلاقات الاجتماعية، مع القواعد المرتبطة بها. وإذا كان يجب أن المؤرك أن الاجتماعي هو دوماً رمزي، وكذلك أيضاً، ونحن هنا أمام وعلى الإدراك أن الاجتماعي هو دوماً رمزي، وكذلك أيضاً، ونحن هنا أمام

الشييء نفسه، على أن الاعتقاد مع أشكال اسقاطاته وتصوّره، خاضع، عموماً للمؤسسة ضمن علاقاته المتنوّعة.

هل باستطاعتنا استعادة الواقعة «الدوركهايمية»، على قواعد أخرى؟ من الممكن ألَّا تنتج المشكلة ليس من أن دوركهايم قد تحدث عن المقدَّس، بل من أنه لم يكن يمتلك نظرية مناسبة، أو أنه، وبشكل دقيق، لم يكن يملك منظـوراً بنيوياً كاملاً. إن المقدّس، في نظر دوركهايم، إدراك فرق في الطبيعة. وهو لا يعرَّف من خلال مضمون معنــوي ما أو من خلال الجوهر، مما يبعده عن كل فينومينولوجيا دينية - بل من خلال شــكل متكسِّر ينطبع في التجربة البشرية، شكّل تنبثق منه مجموعة التمييزات الّتي يستطيع الفكر البشري تحقيقها، ســواء أكانت أخلاقية أم فكرية - الخير والشــر، الصحيح والخطأ، وكذلك الصحيح والمريض. لقد استنتج دوركهايم مع موس، من هذه النظرية المقولات، التي تعرّف فيها ليڤي-ســتروس، بحق، على بذور «علم اجتماع» التزمت بـ أنتروپولوجيا الفكر التي أبدعها، فـي النهاية (دوركهايم وموس؛ ليڤي-ستروس١٩٦٢). ولكن إذا كان المقدّس يميّز أو أنه يسمح بالتمييز، فأين نحن من تمييز المقدّس نفســه؟ وبدقة أكثر، هل المقدّس موضوع تمييز داخلياً؟ إن الجواب إيجابي بالطبع، وكتاب الأشكال الأولية للحياة الدينية لم يهمل ذلك، فقد بُني، في جمزء منه، على رصد تدرّجات هذه الحياة، بدءاً من الشعار المحدّد، الطوطم، حتى القوة المغفلة التي تختفي وراءه، ما يعيد، في نهاية الأمر، إلى تركيب اجتماعي. إن دراسة التدرّجات، أي تنوّعات الشكل نفسه، وفاقاً للفروق في درجة التحقّق، لا يحل، مع ذلك، مسألة التمييزات الشكلية التي يمكن أن نسعى إلى تطبيقها على المقدّس نفسه. غير أن هذه المسالة هي التي تثار بالذات، ضمن منظور بنيوي تتمثّل في ما يلي: هل في حقل الظواهر الدينية روابط شــكلية بين الكائنات تمنح كلاً منها قيمة خاصّة، في نظام تعارضات تمييزية؟

يعيد الشعور بالمقدّس، المعتمد في نظام الاستجواب هذا، إلى حقيقة

أكثر عمقاً، لا يمثّل سوى تأثيرها في الأفراد. وهو ينبع من عملية ترميز دينية تنسب إلى بنية شكلية تماثل بنية اللغة. وندرك هنا الصورة المعروفة جداً عن البنيوية في الأنترويولوجيا. تتمثّل هذه الصورة في العلاقة القائمة بين الواقعــة الاجتماعية والواقعة اللغوية، تحــت الرعاية الرمزية. ألا نكون، عبر المرور بالمقدّس، وتجاوزه، قد فعلنا شيئاً سوى الالتحاق «بالنظرية العامة» التي وضع خطوطها العريضة ليڤي-ستروس عام ١٩٦٨، أي نظرية التواصل المتدرّج والمميّز لثقافة ما؟ ليس الحال كذلك تماماً، إذا نحن أقرينا بأننا نتلمس الآن، وبشكل مباشر جداً، «المعوق الإضافي» الذي تعترف به هذه النظرية، أي ضرورة فهم الديني باعتباره تواصلاً من نوع ما بين كائنات موجودة على مستويات مختلفة - إنه، بإيجاز، عملية الترميز الخاصّة التي نحن بصددها. يجب أن تنسـجم المقارنة، في هذه الحال، مع ضرورة وصف التمييزات بين الكائنات الدينية نفسها، في العلاقات التي تربطها بالبشر وفي النظام الذي يشكِّلها. تتمثّل المقاربة في فهم كيف لكائن خارق، إله، أو روح أو جسد، أن يتميّز عن كل ما ليس هو، من جانب المجموعة التي تعترف به، من خلال عبادته، أو من خلال تلقّي الرسالة التي تأتي من عنده، أي من خلال الإيمان به. وأكثر من ذلك: إن المطلوب فهم كيف لهذا التمييز المدرك من جانب أعضاء المجموعة أن يصبح ممكناً من خلال نظام التمييزات التي تشبه بنيـة لغوية ما، إضافة إلى معوقاتها الخاصّة. وبذلك نصبح، تماماً، على طريق اللغز الذي أشرنا إليه سابقاً. ونجد أنفسنا قادرين على تحليل الأديان باعتبارها وقائع اجتماعية، أي ضمن الشكل غير المألوف للمعتقدات المعتمدة.

ترى الفكرة التي أطلقها ليفي-ستروس، ولم يوضحها، أن النظام الرمزي بمجمله، إسقاط على الكائنات الخارقة أو تمثيل لها. لقد كان «المعوق الإضافي» (ليفي-ستروس ١٩٧٣، ص ٨٥)، معوقاً مُسقطاً، وكان على الرمزية أن تتمثّل أو «تتصوّر»، وكان الدين استجابة لهذه الحاجة. وبذلك نكون قد أهملنا المقاربة البنيوية للاعتقاد باعتباره إيماناً. إن المعوق أيضاً رفض المشكلة

المركزية، التي تم التعبير عنها، بشكل صحيح، منذ دوركهايم، وتوقّعها فوستيل، ونقصد هنا مشكلة العلاقة الداخلية بين الاعتقاد والمؤسسة. لقد كان ثمن ذلك، في نهاية المطاف، إلغاء الأنتر و يولوجيا الدينية. غير أن هذه الأخيرة قد صمدت. لقد بُعثت، طبعاً، ما إن فُعِّل لغز الرحيل. وقد فُهمت بشكل مختلف تماماً، من اللحظة التي فيها بُذل الجهد من أجل استغلال المساهمة البنيوية في جوهرها: ليس في عملية استيعاب الديني في اللغوي، بل في القراءة التي يبيحها علم اللغة للرمزية الدينية.

### مسألة إرث

نلتقي، عبر هذا المسار، بأعمال معاصرة لمؤلفات ليڤي-ستروس، كان لها تأثير كبير على العلوم الدينية. إلّا أن انتماءها للبنيوية، يبقى أكثر غموضاً: إنها أعمال دوميزيل (Dumézil). علينا القول، بالنسبة إلى قراء ما بعد الحرب، إن انتماءه بقي غامضاً شيئاً ما. فقد كان هذا الانتماء بعيداً تماماً عن الإلهام الفونولوجي وعن سوسور، مؤلف محاضرات في علم اللغة العام، علَّامة صنع البنيوية في نسختها المسيطرة(۱).

ليست «الوقائع المقارنة»، كما يتصوّرها دوميزيل «وقائع بدائية»، بل «وقائع ثانوية»: إنها «تطابقات على خلفية فروق»، تطابقات «مقارنة ومقاسة ومحددة»، من خلال تاريخ الكلمات وامتدادها الدلالي واستخداماتها، لدرجة تنبثق منها «إيديولوجيا» تصف هوية ثقافية، وليس لغوية فقط، تقوم على التثليث الوظيفي للصور الإلهية (دوميزيل، ١٩٩٢، ص ١٩٠٠). وهكذا ننتقل من اللغة الهندو-أوروبية التي أعاد بناءها النحويون الجدد،

<sup>(</sup>۱) بيّن جان-كلود ميلنسر (J.-C. Milner، ۲۰۰۲) أن دوميزيل ينتمي إلى قواعد ميّن جان-كلود ميلنسر (J.-C. Milner، ۲۰۰۲) أن دوميزيل ينتمي إلى قواعد مَيّنه Meillet المقارنة وإلى سوسسور المرحلة الباريسية، وبعد ذلك إلى قواعد الهندو-أوروبية التي شرع بها فوسستيل. وضمن هذا المنهج، البنيوي المختلف، تعمل نزعة مقارنة مختلفة تماماً عن نزعة ليڤي-ستروس. وحول هذه النقطة نرجع إلى الفرضية الجديدة لجيلداس سالمون (۲۰۰۹).

إلى الثقافة الهندو-أوروبية التي أعيد إنشاؤها هي أيضاً، في غياب المعطيات الوثائقية التي تثبت الوجود الفعلى لشمعب قديم يتبع لها. إن ما يبدو جوهرياً، من أجل القيام بهذا الانتقــال، هو التمييز بين الآلهة: «أي العلاقات التي تقوم بينهم والتوازنات التي تكشفها هذه العلاقات» (م ن، ص ٦٥). غير أن هذه الروابط والتوازنات تبقى اجتماعية. ولا يفترض التصنيف الذي تعبر عنه، مطلقاً، تطبيق الجدول الشكلي للغة باعتبارها نظام تعارضات تمييزية كي يُفهم، بل يتطلّب التمييز بين وظائف ثلاث فقط - كهنوتية وحربية وإنتاجية - تعود عموماً إلى بنية اجتماعية، وإلى مجموع المواقف التي تحث عليها. ليس ما يتوجّه إليه التحليل الفكر الرمزي الذي يمارس من خلال نظام معقد لمواد مختلفة، بل عملية الترميز الدينية الخاصّة بكيان اجتماعي تاريخي، يتحوّل إلى فردي، ولا يتمظهر تاريخياً إلّا من خلال هذا الكيان. تقوم عملية الترميز هذه، من دون أي شك، على تصوّرات خيالية ترى كل صورة من خلالها، أن حدودها قد زالت وانضمت إلى الآخرين، بشكل ثابت. يتلاشي تاريخ الأديان، غالباً، في مواجهة فينومينولوجيا الشــأن الديني التي تهدد دوماً بالسيطرة في قائمة تموّجات الاعتقاد هذه (أورتيغ ١٩٦٢، ص ١٩٢-١٩٣). غير أن وجهة النظر العلميــة تتحرّر من هذا الخلط، من خلال البحث عن بنية تنظّم المعتقدات، ما إن تنسب هذه المعتقدات لمؤسسات اجتماعية تتضامن معها. وهكذا يرتفع البعد الخيالي إلى مستوى تعبير حيث التصوّرات المنعزلة تحدّد بعضها بعضاً وتتمايز وظيفياً لتصبح بذلك قيماً يخضع لها الأفراد في وجودهم الاجتماعي. إن الثقافة الهندو-أوروبية التي استنبطت من الدين، هي في جوهرها كذلك: رمزية مؤسساتية تحكم وجود هذه المجموعة التي أعيد بناؤها عبر المقارنة، إنها نظام معقَّد من القواعد الاجتماعية، أي من السلوك المتمايز والمنظم بالطريقة نفسها، نظام يمكن أن ننسبه لمجموعة خاصّة، بالرغم من أنها تدين له بانسجامها الاجتماعي الحقيقي. ليس هناك من فرضية لازمة حول شمولية الفكر الإنساني، من أجل الدخول إلى هذا النظام الذي

تعتبر الرمزية آخر مفتاح في كشف أسراره. إن علينا، بالمقابل، التركيز على التمايز بين الآلهة في دين ما، والتفريق بين علاقاتهم مع البشر، في مختلف الاتجاهات التي يمكن أن تأخذها.

إذا نحن سيرنا في هذه الطريق، علينا أن نشير إلى أننا لا نؤكد، فقط، على البعد الاجتماعي الخاصّ للظواهر الدينية - إننا نصف واقعة أن علاقات البشر معضهم ببعض مرتبطة بعلاقتهم بالآلهة، بالقدر الذي تكون فيه الآلهة منسجمة في ما بينها -، بل نؤكد أيضاً على بعدها التاريخي الخاص. يتحدث دوميزيل، في الواقع، وبشكل واضح، عن الإرث الهندو-أوروبي، في ما يتعلَّق بالوظيفة الثلاثية. لقد اختير المصطلح بعناية، ويبرره دوميزيل على النحو التالي: إذا كان علينا استبعاد الشرح بالمصادفة (نجد الوظائف الثلاث في عدد كاف من الثقافات لدرجة تصبح معها المصادفة قاعدة)، وكذلك الشرح بالضرورة الطبيعية (تشــكّل هذه الوظائف نظاماً منفرّداً لدرجة تَضعف معها كل فرضية شمولية)، ويبقى الشرح بقرابة النسب لوحده، وطالما أن من المستبعد أن تقوم إحدى الثقافات المدروسة بنقل هذا الإرث إلى الثقافات الأخرى، فإن علينا فهم هذه الثقافة ضمن الإرث المشترك القادم من مصدر أكثر قدماً. ونختم، نتيجة لذلك، بأن الثقافة الهندو-أوروبية، في مجموعها، تبقى موسومة بالعرضية. إنها نتاج تعميم مقارن، إلّا أنها تبقى محلية، فليس من طبيعة نظرية الوظائف الثلاث أن تنضــج ضمن فرضية أنتروپولوجية، فهي لا تحتوي على أي «نظرية عامة للمجتمع».

ويبقى العمل، عمل مؤرخ لا يكف أبداً عن المطالبة بانتهائه إلى هذا العلم. ومع ذلك، فإن السدرس المعرفي لدوميزيل يأخذ أبعاده كلها لأنه يقوم بكتابة التاريخ. يشهد الإرث الهندو-أوروبي على عملية انتقال لنظام رمزي. وبكلام آخر، إن الرمزية ذات طابع تقليدي، إذ ينتمي النظام الذي تشكّله، باعتباره نظاماً،إلى زمن تتابعي ما. وبإمكاننا، من خلال كشف الإرث الهندو-أوروبي، أن نقول إننا نجدد بعمق التساؤل حول بنية إنشاء التقاليد الرمزية وصيغتها.

لقد انتقل مبدأ الوظائف الثلاثة، إضافة إلى صيفة التمييز والتصنيف المرتبطة به، إلى مســتويات مختلفة، وعلى خطوط تاريخية مختلفة، انطلاقاً من القاعدة نفسها. ذلك أن هناك، إذن، تاريخاً للمعتقدات المؤسَّسة يوضح تكون الوقائع الدينية، في خصوصيتها إذن. أضف: أن واقعة أن الاعتقاد المؤسَّس لا يقاس في تناسـقه مع القواعد الاجتماعية المنتشرة بالتزامن معه فقط، بل من خلال الطريقة التي يتم فيها حل مسألة الإرث الثقافي، أي من خلال الانتقال الزمني للبنية نفسها، إذاً. يجب ألّا يفهم التواصل بين الآلهة والبشر على أنه الربط بين نظامي تمايز فقط، بل يجب أن نستعيده أيضاً بالتتابع الزمني، باعتباره صيغة ثبات بنية في الزمن وتشكَّلها فيه. وتقوم الملاحظة بدور حاسم بالنسبة إلى المشكلة المعرفية التي تهمنا. وفي العموم، إذا كان باستطاعة الأنترويولو جيا الدينية أن تستعيد نعتها الوصفي، فيجب أن يحدث ذلك عن هذه الطريق: من خلال تحوّلها إلى تاريخية أكثر، وبشكل يختلف عَمَّ كانت عليه. ولا يتم ذلك من خلال الانفصال عن تاريخ الأديان والذهاب نحو دراسة للفكر البشري وللوظيفة الرمزية، بل من خلال إلحاق الرمزية بالتاريخ. ويتم ذلك من خلال إعطاء تاريخ الأديان منحي آخر.

ونصل هنا إلى مجهول ديني ثان من البنيوية، في نسختها المسيطرة، تحت مجهول الأيمان المؤسسس، إنه مجهول التقاليد. ليس الاثنان بالنتيجة بلا رابط. ولا يكفي، كما فعل دوركهايم، أن نشير إلى أن المقدّس، و«جماعة الإيمان» وجهان لحقيقة واحدة. لقد كان من الواجب أيضاً أن نفهم أن الرمزية الدينية تتكوّن بشكل موقت، وأن جماعة الإيمان هي دوما جماعة تقاليد، أيضاً، وأن التمييزات تتجذر ضمن عنصر التقاليد، من خلال العمل عبر مبدأ المقدّس، ولنشر في هذه الحالة إلى أنه من اللازم، أيضاً، أن نفهم بشكل أفضل البعد المعياري للديني: إنه واقعة أن المعتقدات تقابل قواعد السلوك المتفق عليها، وأن صلاحية هذه القواعد وتأثيرها لا يمكن أن تفسّر من دون الأخذ في الاعتبار لواقعة أنها لا تنتقل فقط، بل إنها تحمل بنفسها مهمة إدراج الأفراد

ضمن سلسلة نقل وتحوّلهم إلى حاملي إرث ما، عليهم تحمّل مسؤوليته. يتوضح بهذه الطريقة التضامن الاجتماعي الذي تسمح الوقائع الدينية بإدراكه. فمن الأساسي بالنسبة إلى هذا التضامن أن يربط الأحياء والأموات، الحاضرين والغائبين والمجتمعين في علاقة استمرار حيث تتعدل المعايير الاجتماعية بشكل دائم. ويعيد المقدّس بهذا المعنى، إلى أصول الجماعة. وسيوصف الأصل الرمزي للمجتمع أيضاً، منذ اللحظة التي نعيد إلى الوقائع الدينية مكانتها المركزية، من خلال تصوّرها في مجموعها، باعتبارها وقائع ذات طابع تقليدي ومعياري، ينتظم وينمو من خلالها الوجود الزمني لمجموعة بشرية ما.

لم تقم الاعتبارات السابقة بشيء آخر سوى بتوضيح نقطة الانطلاق: إنها الفكرة المُسْبقة التي تشترك فيها العلوم الاجتماعية والحس المشترك المعاصر والتي ترى بأن الدين يشكّل، فعلياً، إحدى مركبات الثقافة. ولا نستطيع في ما يتعلّق بالثقافة، إنكار أن الانتقال عامل مؤسّس. فهو ليس عملية ثانوية على مادة خاملة، بل يكوّن هو، من ذاته، ما نسميه بوضوح الحقيقة الثقافية. وهو يُعبِّر بالطريقة نفسها عن الطابع المعياري لهذه الحقيقة، أي واقعة أنه يتمثّل في طرائق تفكير وتصرّف تفرض نفسها على الأفراد انسجاماً مع ما يتلقّونه منه. وبإيجاز، إذا كان صحيحاً أن الدين يُرجع، بشكل أساسي، إلى تقاليد، وإذا كان يقدّم عن الانتقال، وجهة نظر مباشرة أكثر من أي واقعة أخرى، يصبح مبرراً تماماً أن نجعل منه مُميّزاً ثقافياً مختاراً.

### الانتقال والرمزية

غير أن هذه النقطة تبقى عامة بدرجة زائدة عن الحد، طالما أننا لم نحدد المعنى الذي يجب أن نعتمد فيه كلمة تقاليد. إن المسار المعتمد، حتى الآن، يسمح بتحديد الأمور. تكتسب كلمة تقاليد كامل أهميتها إذا ما اعتبرنا أن ما يتحول ذو طابع رمزي - وأن التحوّل يحدث، من خلال الرمزية، ضمن نظام

من المناسب تسميته تقليدياً. وتتمثّل الأولية الاستكشافية للدين في هذا: فهي تبرز المعيارية الثقافية باعتبارها معيارية رمزية، مضيفة أن ما نفهمه من ذلك هو تقاليد ناشطة دوماً، لنَقُلْ ذلك بطريقة أخرى: تستعيد الأنتروپولوجيا الدينية حقوقها شرط، وفقط شرط، أن يساعدها في ذلك علم اللغة وتاريخ الأديان، من خلال استبعاد مخطّط تحليل لا ينفصل فيه محور التزامن عن محور التتابع، وحيث يكتسب مفهوم التقاليد حدوداً جديدة. ولنؤكد أن التحوّل سيكون، في هذه الحالة، نحو الصيغة البنيوية. ونتجه نحو «نظرية تحوّل التشكيلات الرمزية» التي تجد مركز جذبها في التواصل بين البشر والآلهة الذي يستند من جديد ضمن شبكة تقليدية، إلى «نظرية عامة للمجتمع» قدّمها ليڤي -ستروس عام ١٩٦٨ على شكل نظرية تواصل ذات مخطّط ثلاثي يشمل القرابة والاقتصاد واللغة.

ونجد لدى إدمون أورتيغ مثل هذه المقاربة. يقتبس هذا العالم مفهوم الرمزية، كما يتبدى في أعماله، من حقول بحث مختلفة جداً، من الأنتر و يولوجيا إلى علم اللغة، ومن التحليل النفسي إلى علم الأديان أو إلى فلسفة القانون، وحتى إلى علم الشريعة. ومع ذلك، لسنا هنا أمام نزعة تلفيقية. يدور أورتيغ، بعناد، حول الشبكة نفسها التي تحاصرها أسئلة تعتبر الواقعة الدينية نقطة توقف. وإذا كان علينا أن ننسب له هوية مميّزة، فعلينا أن نلحقه بالفلسفة، شرط أن يمنح هذه الأخيرة مفهوماً واسعاً ومنفتحاً بشكل كاف، كي ندمج المفاهيم المصاغة ضمن العلوم الاجتماعية (١٠). ذلك أن أكبر تميّز

<sup>(</sup>Norbert Le Guerine سنجد مراجع مختارة من نوربير لو غيرينيل وبيار لوكيليك - قولف et Pierre Le Cuellec-Wolff) في أورتيغ، يُعبِّر قانسان ديكومب (٢٠٠٥) عن الشعور الذي يتحرّك لدى كل قارئ لأورتيغ: «من يعطينا رؤية عامة عن أعمال إدمون أورتيغ، أو حتى الخطوط العريضة لمذكرة عامة حول أعماله؟ علينا أن نضيف كفاءات نادرا ما تجتمع لدى الشخص نفسه (دراسات توراتية، تاريخ الأديان، التحليل النفسي...)، إلى معرفة مباشرة بالفلسفة المعاصرة، كي نبدأ، بمثل هذا التقديم بطريقة مجدية. إن القراءة اللاحقة، ستكون، في الواقع، مجتزأة ومحدّدة بالأسئلة التي حض أرناها، بشأن إمكانية قيام أنتروبولوجيا دينية ذات بعد بنيوي.

لأورتيغ يتمثّل في أنه أعاد إلى الفلسفة مشكلة الديني، بالطريقة نفسها التي أعادت العلوم الاجتماعية تشكيله. وتتمثّل هذه المهمة في السعي إلى توضيح الشكل ثلاثي السطوح الذي بؤسس للرمزية الثقافية: ذلك الشكل المؤلف من التقاليد والمعتقد المؤسساتي والمعيار.

يقدّم أورتيخ في مقدّمة كتابه: ديانات الكتاب وديانات التقاليد، الملاحظة التالية: إن لتاريخ الديانات خصوصية معرفية، قليلاً ما يشار إليها، تمنع الخلط بينه وتاريخ ظواهر ثقافية أخرى، مثل العلوم أو الفنون. يمكن لخصوصية المجال المدروس، وتحديد الموضوع، في تاريخ العلوم أو تاريخ الفنون، أن تُحدَّد بمساعدة معايير مستقلة نسبياً عن التطور التاريخي: مثل صناعة العمل الفني أو علم نفس التلقي، في المجال الفني، والانشاء المنطقي للبلاغات أو اختبار التجربة في العلم. وبالرغم من أن أورتيغ لا يفعل ذلك، فإن بإمكاننا أن نوسّع هذه الرؤية لتشمل مجال علم اللغة وتاريخ اللغات. تخضع المعايير، في كل حالة من هذه الحالات، للنقاش وإعادة التشكيل وإلى الجدل، ولا تنكر تبعيتها للتاريخ، بل تخضع للنسبية والتحديد فقط. ومع ذلك، نشهد، مع الدين، انتشاراً أكثر عمقاً: فنحن أمام تمظهرات رمزية خاصّة، تبدو معايير الموضوعية نفسها ذات طبيعة تاريخية بالنسبة إليها. وبقول آخر، علينا أن نقر أن كل نقد تعريفي للدين هو تاريخي ضمنياً، وبالمعنى الجذري للكلمة حيث أن كل نقد تعريفي للدين هو تاريخي ضمنياً، وبالمعنى الجذري للكلمة حيث يأخذ شكله الخاص كمعيار ضمن التاريخ.

ويقدّم أورتيخ السبب التالي لهذا التفرّد: ذلك أن «الفكر الديني مرتبط حتماً بأشكال مؤسساتية وطقسية للتحوّل والتقاليد» (م ن، ص ٧)(١). هكذا يُعالج لغز الاعتقاد المؤسساتي بشكل مباشر، وهو يُنسب إلى فعّالية هذه الأشكال الطقسية التي تستقي وظيفتها من هذا الشكل من التواصل الخاص والمعروف بالتقاليد، وليس من التواصل، بشكل عام. ويسمح الموشور

<sup>(</sup>١) نذكر ترقيم صفحات الطبعة المتوافرة على الموقع "كلاسميكيات العلوم الاجتماعية"، www.classiques.uqac.ca.

البنيوي، نفسه، بذلك، بمقاربة الأديان في تنوّعها التجريبي: فهي تعتبر لذاتها، وتُميز ضمن الظواهر الثقافية عموماً، إنها في أساس عملية الترميز في حالتها التاريخية، أو الترميز ذي الشكل التاريخي. ليس المقدّس ما يبدو مؤسّساً ولا جماعة الإيمان نفسها، كما أنه ليس إدراك الإلهي أو تجربة التصعيد. إنه واقعة أن البشر كائنات تعيش التحوّل إلى المستوى الذي تسمح فيه الرمزية، مع معوقاتها الخاصّة، بتعريفه وتثبيته.

علينا أن نلاحظ، ونحن نقول هذا، أننا لم نخالف المبدأ البنيوي للتطابق بين الواقعة الاجتماعية والواقعة اللغوية. لقد أدخلنا، ببساطة، في أنموذج معيّن من الوقائع الاجتماعية، أي الواقعة الدينية، عنصراً يخرج الرهان منها. وبدقة أكثر، لقد تغيّر هنا البرهان السوسوري (نسبة إلى سوسور) حول القيمة، وكُلف بمهمة تحديد زمني ما. استطاع أورتيغ، في كتابه: الخطاب والرمزية (١٩٦٢)، أن يقدّم صورة غير متوقّعة نسبياً عن البنيوية: من المؤكّد أن كل شميء يتمثّل في العلاقة بين التركيب التتابعمي والتركيب التبادلي، كما يتمثّل عبر هــذه العلاقة، في التمييز بين الكلام واللســان، بين الخطــاب أو التعبير والبنية نفسها، في مستوى الترميز حيث تتكون قيم الترميز عبر العلاقات. وتعتبر الشروط الشكلية للمعنى «قوانين للبني اللغوية، أي مجموعة العلاقات الثابتة ضمن مجموعة تحوّلات» (م ن، ص ١٨٦)، ولا يكون التركيب العمو دي شيئاً آخر سوى تصنيف لهذه الأشكال. غير أنه، وبالنسبة إلى جميع مستويات التحليل اللغوي، نجد أنفسنا، مع ذلك، في مواجهة نوعين من العلاقات: فإلى جانب العلاقات الإشــر اكية والتصنيفية (العمو دية)، تؤثّر علاقات المواقع المتتابعة في سلسلة الكلام. غير أن الصعوبة تكمن في ذلك: بما أن علينا الأخذ في الحسبان الآلية المركبة لهذين النوعين من العلاقات، يبدو تمييز آخر ضرورياً، إنه التمييز الخاص بتراتبية الوحدات الوظيفية في الخطاب (الفونيمات والمورفيمات والكلمات والجمل). من الصحيح أن من يقـول «تركيباً»، يقول «انتقاءً». ولكن من الصحيح أيضاً أن من يقول «وظيفة» يقول تراتبية (م ن، ص ٩٦). وإذا اقتصر تركيزنا على الانتقاء، فإننا نفقد مظهراً أساسياً من المشكلة اللغوية: إنه واقعة أن كل خطاب يُبنى من خلال عملية تراتبية للوحدات الوظيفية المختارة.

المسالة من الأهمية بمكان، لأنها تمسّ تماماً البعد الزمني للغة. فإذا كان الاختيار تراتبياً دوماً، ينتج عن ذلك أن يحكم تمييز زمني سلسلة الكلام التي لا تر تبط فقط بالطبيعة الماديــة للزمن الموضوعي حيث تحدث، بل بزمن منطقي يعمل ضمن اللغة. وتعمل «الشروط الشكلية للمعنمي» ضمن هذا العنصر المنطقى والزمني في الوقت نفســه. ذلك إذاً لأنــه لا بد من إعادة تعريف مفهوم القيمة الذي اعتمدته اللسانيات السوسورية. إذ لم يُستوف هذا المفهوم من خلال التمييز بين تركيب تتابعي وتركيب تبادلي. لذلك يجب القيام بخطوة إضافية -وهذا ما قام به أورتيغ من خلال التوجّه نحو علم لغة غوستاف غيُّوم (Gustave Guillaume) - وضمم وجّهمة نظر الزمن، أو وجهة نظر «التوترات الزمنية» للخطاب أيضاً، إلى تعريف الرمزية، وإلى تكوين منظور بنيوي واسم الانتشار. يؤدي اتِّباع هذه الطريق إلى نتيجة مهمة ذات طابع معرفي. فهي تتطلُّب أن نتجاوز الفصل بين العلم الشكلي والعلم التاريخي الذي طبع المراحل الأولى من البنيوية (م ن، ٧٣؛ ديكومب، ٢٠٠٥). وبكلمات أخرى، لقد أزفّت الساعة كي نتجاوز صراع المنهجيات القديم الذي لا يزال يميّز علم اللغة السوسوري، وكذلك الصمر اع الذي رافق «أزمة النزعة الوصفية التاريخية» التي شكّلت أحد عيوبه، وذلك من أجل الوصول إلى تصوّر جديد لمسألة التاريخ وإعادة تركيب وحدة علوم الإنسان على هذا الأساس. وتعتبر مسألة الرمزية التقليدية، من وجهة النظر هذه، رهاناً كبيراً. لقد احتلت أنتر و پولوجيا الأديان مكانة مركزية في وحدة العلوم من خلال وضع هذه المسألة في المقام الأول. فقد أعيد إصلاحها، ليس باعتبارها مادة علمية خاصّة فقط، بل باعتبارها أيضاً مكاناً للترابط حيث يتجلّى، بكل وضوح، البناء الزمني للقيم الثقافية، وبشكل ذات - أو، تتجلّى الأشكال الخاصّة، التي تضطر هذه الثقافة أن تتجلَّى من خلالها.

#### العدالة والقدر

تعتبر الديانات، إذاً، صيغاً مختلفة للتحــوّل، مصدر منح القيمة للرموز. ويكون التمييز الأكثـر قبولاً، من وجهة النظر هذه، هـو ذلك الذي يقوم بين الديانات السماوية وديانات التقاليد. فالأولى هي ديانات الخلاص التي نقلها الوعظ العقائدي ذو الوجه الشمولي. وهي تستخدم من أجل ذلك الاداة الكتابية وتميل إلى التطور نحو عقيدة تقريرية، وتثبت ذاتها تحت صيغة التبشير - باعتباره، حرفياً، الصورة النهائية للتحوّل، حيث يميل التجاوز إلى الزوال. وبالمقابل، تبقى ديانات التقاليد لصيقة جداً بمفهوم اجتماعي للتقاليد لا يسعى للانتشار، ويبقى ضمن حدود مجموعة معيّنة خاضعة لمعايير لا قيمة لها إلَّا فيها. ولا نستنتج من هذا الفرق الكبير، مع ذلك، نوعاً من التعارض، إذ تتمثّل وظيفته في الإشارة إلى مسار التفريق الذي يتجذر في المعيارية التقليدية. إن علينا العودة إلى ديانات التقاليد كي نستعلم حول التحوّل الرمزي وشروطه، ذلك أن الديانات الكتابية تمثّل تعديلاً غريباً لها. ما من شك في أن العادات ليست سوى عنصر أساسي مما نفهمه من الواقعة الدينية: فالإيمان والانبهار الصوفي أيضاً، لا يُختزل فيها(١). غير أن هذا لا يغير شميئاً في أولية التجذر في التقاليد وثباته، ذلك التجذر الذي لا يتخلى عنه أي دين بشكل كامل. ونشيير إلى أنه، في اللوحة المقارنة الواسعة التي تبرز عندئذٍ، يحتل انبثاق الديانة التوحيدية مكانة استراتيجية. ففي ديانة التوحيد - أي ضمن هذا الشذوذ الذي مثلته اليهو دية البدائية، ديانة التقاليد تلك المشدودة نحو تجاوز نفسها - تتركّز المشكلة الكبري للعلاقة بين هذين القطبين الكبيرين<sup>(٢)</sup>. وتعتبر الديانة التوحيدية نقطة التبؤر التي يمكن أن تنتشر منها البنية بأجمعها.

<sup>(</sup>۱) أورتيغ (۱۹۸۱، ص ۱۲). في الديانات الكتابية، يطلب من نبرات كلمة «إيمان» أن تتنوّع بين الإخلاص الخاضع للتقوى، والاعتقاد المبرر (أورتيغ، ۲۰۰۷)، كما يطلب ذلك من المعنى الذي يُحمل للتجربة الصوفية (أورتيغ، ۱۹۸٤).

لقد خصص لهذه المسألة آخر «نشيد» لأورتيع: إنه، ديوان صغير صدر في مجموعة مدرسية تحمل عنوان ديانة التوحيد (أورتيغ، ٩٩٩). انظر أيضاً المدخل «يهوه» في أورتيغ، ٣٠٠٣.

تحافظ ديانة التقاليد، كما فهمنا، على طابع إتني: فإن واقعة الاعتقاد لا تنفصل فيها عن الإرث الذي تتلقّاه جماعة، وهنو حاضر فيها، ذلك الإرث الذي بواسطته ترسم هذه الجماعة حدودها الخاصة وتنظم حياتها. وتقوم عبادة الأجداد فيه، بالنتيجة، بدور أساسي - وكذلك أيضاً التقديس، كما تبيّن ذلك بإسهاب الإتنولوجيا الأفريقية (ماير فورتس، إدوارد إيڤان إيڤانس ر متشار، Meyer Fortes, Edward E. Evans-Pritchard). غيسر أن هذا المظهر المضاعف تماماً يثير سوالاً: كيف نفهم التضامن بين الاتجاهين للاعتقاد والتحقِّق الموحِّد، وغير المندمج للعبادتين الأساسيتين، فتتوجُّه الأولى للأجــداد - جماعة الأحيـاء والأموات، والربـاط القائم بين حاضر وماض بالرجوع إلى الأصل - والأخرى نحو الإلهي والإشارات التي ترسلها الآلهة من أجل قيادة سلوك المستقبل؟ هكذا يجب أن يكون تساؤل البداية حول تحـوّل الرمزي الذي يظهر في طقوس العادات. ولنشـر إلى أن هذا التساؤل يعود ليتقاطع مع مسألة داخلية في التقاليد الغربية أو الهندو-أوروبية، الموجّهة، هذه المرة إلى الديانة الرومانية القديمة: إنها مسألة التمييز بين المقدّس والتطيُّر، وبين طقوس التضحية والمتنبئين. يرى أورتيغ (١٩٩٩، ص ٩) أن ما من شك أننا هنا أمام «القاعدتين الكلاسيكيتين» اللتين تشكّلان دعامتي كل مؤسسة دينية متجليةً في بنيتها المألوفة. ويمكن أن نرى في ذلك، ومن وجهة نظر شكلية، التوترين البنيويين، «للاتجاه المعاكس والمتناظر» حيث تتشكّل القيم الرمزية وتتوزع.

سنقبل أن الأضحيات والوحي ستخلق نظاماً من العلاقات الطقسية حيث تتشكل المعيارية الاجتماعية للتقاليد. كما يحدث تبادل ثنائي رمزي يتحكم بالأفعال المتناظرة. ويبدو أن الفعلين متطابقان، أحياناً. نضحي بالحيوان على المذبح، ونقرأ في أحشائه الرموز التنبؤية. إن التقدمة والتلقي يلتقيان، على ما يبدو في النقطة نفسها للتضحية التنبؤية، وفاقاً لشكلها الخاصّ. ويلح أورتيغ أن ليسس المقصود هنا، مع ذلك التطابق: إننا، بالأحرى، أمام حالة متطرفة في

التعارض التمييزي، أي تأكيد الوظيفة البنائية، إذاً (أورتيغ، ١٩٨١، ص ٣٧). إن انتقال العطاءات والعطاءات المقابلة لا يلغي أبداً الطابع الوهمي للرمز، أي واقعة أن نتلقّي هذا الرمز من مكان آخر، ومن دون سبب يمكن مراقبته بشكل مطلق - واقعة أنــه «يأتي من هناك». تلك هي طبيعته باعتباره رمزاً بالمعنى الحرفي للكلمة. وعلينا، عموماً، ضمن العلاقة الثنائية تضحية - تنبؤ، أن نوصل بين شيئين يفصل بينهما التخيل عادة: العلاقة التي يقيمها البشر مع الآلهة، كي يدركوا النظام الشمرعي الذي يندرجون ضمنه، أي التوزع الصحيح للعلاقات الاجتماعية، أي واقعــة أننا نواجه دوماً الواقع الحافل بالأحداث الاجتماعية، حيث يوضع هذا النظام موضع اختبار، بالنســبة إلـــي كل فرد حاضر، ووفاقاً للموقع الخاصّ الذي يمثّله ضمن المجموعة. ونقول ببساطة أكثر: إن البنية الرمزية للظواهر الدينية تقوم على هذه الضرورة في تطابق السؤالين اللذين لا يستطيع أي مجتمع أن يتركهما بلا إجابة: السؤال حول العدالة، والسؤال حول القدر، السؤال عن نظام شرعى حيث نقيم والسؤال عن قدر خاصّ بكل فرد. لننطلق من النقطة الثانية. لقد أكّد ليڤي-سـتروس، بقوة، أن ليس بإمكان مجتمع ما أن يقوم على شكل إنشاء مجرّد، شكل يمكن عزله عن محيط حياته، وأن يواجه باستمرار معالجة المشكلات التي تطرأ عليه وحلها، تلك المشكلات التي تدخل الاضطراب إلى نظامه الخاص، إلَّا أن هذا التجذر

المشكلات التي تدخل الاضطراب إلى نظامه الخاص، إلّا أن هذا التجذر المادي للبنيوية قد تم تجاهله، في الغالب. ويبقى أننا نشهد، من خلال وضع التنبؤ في الخط الأول، صعود وجه آخر تماماً للمسألة. إذ تأخذ هذه الأخيرة، ضمن هذا السياق، منعطفاً ذاتياً أكثر مباشرة: كيف يعالج الأفراد، باعتبارهم أعضاء في مجموعة، ما يحدث معهم بالذات - أي ما يحدث معهم، بشكل فردي؟ - إن التساؤل حول التنبؤ يعني أن نضع في الواجهة هذا التساؤل الني يركز على الفاعل. إن القدر الذي يتشكل ضمن إطار مألوف هو دوماً قدر فردي. غير أننا نخطئ تماماً في فهم معناه حين نسعى إلى أن نضم إليه رغبة في التوقع وتخفيف القلق بواسطة الحساب. إن ما علينا أن ننطلق منه،

هو، بالأحرى، مزيج «من حدث غير محتمل واستمالة لعواطف السامعين» (أورتيخ، ۲۰۰۷، ص ۱۹۶)، مزيج يتطلّب الاندماج في بنية إدراك تقدّمها ديانة التقاليد. إن فهماً متأخراً لمصطلح القدر - ينسب إلى الرواقيين ونزعتهم العقلانية، وفاقاً لأورتيغ - قد أدى إلى الغموض. يعمل المتنبئ بالأحرى، وفاقاً لطريقة «السحر» فيخفّف القلق في مواجهة ما يحدث، من خلال إدخال حدث ضمن فقرة إيقاعية منتظمة ببطء في الكلام التعويذي، وفاقاً لصيغة تماثل تحليل الحلم في المعالجة التي يقوم بها التحليل النفسي (أورتيغ، ١٩٨١، ص ٥). يذكرنا هذا التشبيه بالشروح الشهيرة لليڤي-ستروس حول الفعّالية الرمزية لممارسة السحرة القدماء (١٩٥٨ ، الفصول «الساحر وسحره» و «الفعّالية الرمزية»). وفي العموم، إذا كانت الرمزية «فعّالة»، فذلك لأنها تنظيم لمخطِّط وتغيير له. إن السببية التي تستخدمها الرمزية شكلية، وغير فعَّالة. ومع ذلك، يظهر جانب آخر عبر التنبؤ: يفرض نظام الأشياء الذي يعلن عن نفسه من خلال الرموز المتلقّاة، نفسه، مع سلطة ما يعرف بـــ «وجوب الكون»، ويأخذ شكل سلطة عالم حيث بمقدور الفرد أن يندمج. ويصبح التنبؤ بهذا المعنى، متطابقاً مع العدالة التي تعبر عن نفسها في الاتجاه الآخر من العبادة. أي الاتجاه النظير الذي يتجه من البشر نحو الآلهة على مذبح الضحايا. تعني التضحية بالنسبة إلى الآلهة والأجداد التخلُّص من دَين وإعطاء كل ذي حق حقه، ويمكن هنا أيضاً أن نستذكر صورة روما باعتبارها أنموذجاً، ونتذكّر التعريف الشهير لشيشرون في كتابه: في الجمهورية - من خلال النقد الذي وجّهه أغوسطين في كتاب «مدينة الله»، أقلّه (1, 21, XII): الشعب «مجموعة من البشر مجتمعة في مجتمع من خللال التوافق على قانون، والمصلحة العامة». يصنع المجتمعة نفسه، إذاً، من خلال هذا التصوّر الوثني والمنبثق من العادات، في نقطة الالتقاء أو الانضمام، بين المصالح المشتركة والقانون المشترك. غير أن هذا الأمر يتطلُّب أن تنتشر العلاقات القانونية في عالم تعيش فيه الألهة التي تحكم لهم بالعدالة. إن نظام التقاليد هـو نظام عدالة - نظام

ير تبط فيه الدين بالقانون داخلياً – طالما أن التضحيات و المتنش يعملون معاً. وكما أن توقّعاتنا العقلانية تفسم نظرتنا إلى التنبؤ، فإننا نفهم بشمكل خاطئ التضحية حين نلحق بها صورة عدالة إنسانية ترتبط بالعدالة الإلهية أوحين نرتاب، تحت شعار «القبول بالقانون»، بشيء مثل التوافق الصامت، أو القبول عبر التخلِّي عن الإرادة. إن نقطة الانطلاق الصحيحة غير ذلك. فهي تقوم على فهم فكرة العدالة في تنظيمها الداخلي، باعتبارها تخص الآلهة والأجداد، أي كاثنات أخرى غير الكائنات الحية الحالية، وكيانات أخرى غير الأفراد الذين يشكُلون جسدياً، في الحاضر، المجتمع المطلوب تنظيم وجوده. وعلى أساس هذا المطلب، يمكن لإدراج «المصالح المشتركة» ضمن «علاقات الحقوق المتفق عليها»، أن يأخذ معنى آخر: يقوم هذا الإدراج على نقل مفهوم العدالة بعيداً من الاعتبارات النفعية المرتبطة بالأفراد المعيّنين تجريبياً. يتجاوز المجتمع، وفاقاً للتعريف الوثني عموماً، مـا هو نفعي - ومن اللافت أن هذا الانفتاح لا يعمل، بداية، من خلال الحب، كما أراد ذلك المفكر المسيحي (أغوسطين في نقده لشيشرون: جيلسون، ١٩٥٢، Gilson، ٩٥٢)، بل من خلال العدالة، في الشكل المترابط الإلهي البشري الذي نسعى لمنحها إياه.

إن إعطاء كل ذي حق حقه يعني إعادة نظام الأشياء والكائنات ومكافأة الفرد وفاقاً للمكانة التي يمثّلها في العالم الذي يحيط به، وكذلك وفاقاً للعلاقات التي تربطه بالآخرين الذين يشيّكلون هذا العالم نفسه. إن هناك إذن استعداداً كونيا، وفاقاً لهذه الرؤية، تثبته هذه المقدّسات وتساهم فيه الآلهة. ولا تُفهم معيارية التقاليد من دون الرجوع إلى هذه الخلفية الكونية، مهما كانت المظاهر التي يمكن أن تأخذها هذه الخلفية، وفاقاً للثقافات المدروسة. وتتطلّب هذه المعيارية القبول بنظام عالمي يعتبر شرعياً. ومن المشروع أن يعود هذا الأمر إلى هذا النظام وفاقاً لما يعترف المجتمع به - وفاقاً للاندماج الاجتماعي الخاص به والمرتبط بشخصه واسمه، بل والمكون لهذا الشخص وهذا الاسم. وضمن هذه الشروط، إن المعايير المشروعة داخل نظام التقاليد

تقوم بدور رئيس باعتبارها "مؤشرات علاقات". وهي ليست هناكي تؤثر على (وهذا هو التشويه الحديث الذي يضع في المقام الأول مفهوم الإرادة الذي يقنعنا بذلك)، به من أجل تأكيد وجود رباط بين. إن ما هو ملزم حقاً ليس شيئاً آخر سوى علاقة معترف بها، يعتبر تعبيرها المعياري، التأكيد أو المؤشر وبكلمات أخرى، الرهز بالمعنى الأكثر كلاسيكية للمصطلح. ليس علينا أن نعتبر كل معيار اجتماعي تعبيراً عن قوة تجد في الجماعة مركزها الحيوي، بل جزءًا يلتحق بآخر ضمن نظام شمولي. إن الكائنات الاجتماعية غير موجودة من العلاقات التي تتشكل كائنات إلا ضمن هذه التأكيدات المتتالية، ضمن هذه الشبكة من العلاقات التي تتشكل من جديد ضمن جميع نقاطها. ولذلك فإننا نعدل مع أنفسنا من خلال تحية بعضنا بعضاً، وتوصلنا التحيات الطقسية إلى هذا المعنى العميق للعدالة البشرية، أكثر مما يفعله احترام العقود، باعتبارها المكان الأول لتشكّل الحياة الاجتماعية التي تستند إليها كل حقيقة مؤسساتية، في نهاية المطاف (أورتيغ، ١٩٨١، ص ٣١).

نتمسك بهذه الأولية الأنتروپولوجية الممنوحة لما هو طقسي، بمعناه البدائي، باعتباره طقس تعارف ضمن المجموعة. غير أننا، لم نجب، ونحن نقول ذلك، عن السؤال: لم يُفرض علينا تسديد الدين لكائنات مثل الآلهة والأجداد؟ وهل هذا التصرّف المتعلِّق بآلهة وبغائب قادر على إخبارنا عن تشكّل جماعة تستحق اسم مجتمع؟ لماذا لا يستطيع نظام الأشياء، أي حسن تنسيقها، حين تجد العدالة دعامتها الكبرى، أن يكون نظاماً دنيوياً صرفاً، أي انتظاماً لكائنات وأشياء أرضية صرف، من خلال التمسك بمستوى العلاقات بين البشر؟ إن الإجابة التي يقدّمها أورتيغ عن هذا السؤال حول حق الآلهة، تظهر الأهمية ذات المنظور البنيوي (من، ص ٧٢):

يجب، كي تتشكّل علامات الاعتراف الاجتماعي أن تقبل الضرورة الطبيعية شيئاً، أكثر أو أقل، ويجب أن يضاف شيء ما إلى الطبيعة أو يحذف منها كي يبني قيمة معلوماتية يمكن أن تكون صحيحة «بسبب شكلها»، ذلك أنه بهذه

الصورة فقط، تستطيع الطبيعة الحكم على الأشياء، وتفرض انسجامها معها، بدل أن تضطر للانسجام مع غيرها.

إن المشكلة هي، بدقة، مشكلة بناء المعايير في مجتمع ما. إنها، بدقة أكشر، معرفة كيف يصبح القانون واقعياً بالنسبة إلى الوقائع، ويخرج نفسه من الوجود الفعلي للحياة كما تجري. يتركز التساؤل، ضمن منظور بنيوي مستوحى من الفونولوجيا والسيبيرنتيك، على ظهور قيمة معلوماتية، بشكل تختلف فيه الوقائع عن ذاتها، ويظهر فيها فرق كاف كي تشحن بقيمة نستطيع أن نحكم عليها من خلالها. إن ما يثير الجدل هو تشكل تجربة الواقع حيث يمكن لهذه التجربة أن تقوم، وحيث تدخل في نظام تقويم «بفضل شكلها».

لا شيء بشرياً يمكن أن يوجد إذا لم يكن قادراً على إدانة مادية لبعض الوقائع، وإدانة بعض السلوك واختيار الممكن من المسموح أو الممنوع. [[] وكي يتغيّر «العيش»، كما قال أرسطو إلى «العيش الجديد» عليه أن يتخلّص من الأشكال الاجتماعية لتمظهر الخاص، كي ينظّم الممكن في لعبة الحياة. إن المثال الأبسط الذي يمكن أن نقدّمه عن هذا الاستبعاد الخلاق للممكن يتمثّل في تحوّل الفعل إلى حركة: فالحركة فعل ناقص يجعل موضوعه كامناً ويجمّد الممكن وفاقاً لشكله الحركي الصرف (ما الذي يسميه علماء النفس باعثاً، أو بداية ناقصة للنشاط؟). غير أن هناك بعد الحركة الأنصاب، مثل المنزل والمذبح، أو ببساطة اسم الأجداد الذي يسمح لمجموعة بشرية أن تستوعب دوماً أعضاء أكثر من الأعضاء الأحياء حالياً. تشكل هذه الاضافة الروحية الإضافة الروحية الإضافة المنافدة الروحية الإضافة المنافدة الروحية وماً أعضاء المنافدة الروحية الإضافة المنافدة الروحية الإضافة المنافدة الروحية الإضافة المنافدة المنافدة المنافئة المنافدة المنافئة الم

إن هذا النص لافت من وجهات نظر عدة: فهو يبيّن أولاً أن شكل الحياة، أي شكل «العيش الطيب» أو «العيش الصالح»، يعتبر عملية إبداعية للحياة بشكل مباشر. فالأشكال تتمايز وهي لصيقة بالوجود عبر تمايز داخلي اختياري. فلا شيء بشرياً يثبت إلّا إذا أطلق هذا التمايز وذلك الاختيار، باعتباره لعبة منظمة للإمكانات الحياتية، وحيث يتعمّق التعارض المميّز للمسموح

والممنوع. ونجد هنا، من وجهة نظر بنيوية، التعارض المميّز للثقافي أو العائد للتقاليد. قلّ لي ما هو المحرّم عندك، سأقول لك ما قيمة حياتك بالنسبة إليّ، أنا الذي اعترف أنها شرعية، أنا إذاً من يعترف بأنك مطبوع مباشرة بالحياة، وإلّا فإن حياتك لا تساوي شيئاً، عندها تسقط في الرتابة الواقعية، وأستطيع قتلك. هذا ما يستخلصه أورتيغ من تجربته الإتنوغرافية في السنغال: لقد كان «جاهزاً للقتال» طالما غاب كل ممنوع عن التأثير فيه. ذلك أن حياته لم تكن شكلاً للحياة، أي حياة قابلة للتقويم «بفضل شكلها».

وكذلك نشمير إلى الإلحاح علمي الحركة باعتبارها مثالاً على شمكل الحياة. إن المطلوب، بشكل خاص، في الأنتروپولوجيا الدينية التي دشنها أورتيغ، استخراج المعنى العميق لما يمكن أن يعتبر تقرباً بنيوياً من الحركة -وانطلاقاً من هذا، تقرباً من الطقس من خلال رفض كل فصل واضح جداً بين الطقس والأسطورة. فالحركة ليست الفعل باعتباره فعلاً في العالم. إن الفعل من نظام الوقائع. فهو يحدث سواء أدرك غاية أم لم يدركها. وبالمقابل، نقول عن الحركة إنها تخلق مكانها وتحدّده. إنها تأتي كي ترسم مكاناً يتراكب مع عالم الوقائع. ونصل هنا إلى ما أظهرناه، بخصوص ممارسة التنبؤ، وبخاصّة الضرب بالرمل: يقوم الرهان على تحديد حيّز حيث تأتى الأحداث كي تنتظم. يتطلّب الضرب بالرمل جغرافية، والحركة باعتبارها الشكل الأساسي لممارسة بناء الحيّز هذه. لذلك فهي تعتبر فعلاً ناقصاً، عُلق على مستوى الممكن حيث تستطيع قاعدة أن تؤثر فيه. ويذهب أورتيغ أبعد من ذلك، ليصل بتفكيره إلى بناء الفرضية الخيالية التي تعتبر الدافع، بالمعنى الفرويدي للكلمـة، واقعاً من هذا النـوع: أي واقعة حيوية «تجعـل الحياة ممكنة» من خلال إيقاف إنجازها، و «تجمّد الممكنات»، وتُطبّق فيها القاعدة التي تميّزها وتنظمها. يعتبر الدافع عندئذِ، رزانة إبداعية، بدل أن يكون تفريغاً لقوة. ويعتبر الدافع، في الوقائع البيولوجية مباشرة، من القانون المسقط على نظام خاصّ يقدّم القانون مفتاحه. ونسستطيع رسم حط واهن، غير أنه مستمر، بين هذه

الحقيقة الحيوية وصرح، ومذبح، ورمز متجسَّد مادياً. ذلك أن هذه الوقائع المؤسساتية أو هذه الظواهر الاجتماعية «المشيَّأة» ليست أشياء أخرى سوى تصليب للحركة المؤسساتية. إنها الأماكن المختلفة التي وصفتها الحركة وتمت ضمنها، أي انتجت نقصها التكويني. إن هذه الوقائع هي الأماكن التي تقيمها الحركة، في شكلها الذاتي، أي في توقفها تجاه الطابع الدنيوي للفعل. نرى أن ما يشكل نقطة التوقف للأنتروپولوجيا الدينية المرممة ضمن منظور بنيوي، إنما يركِّز على أشكال التحوّل الرمزي. يُقاد مجتمع ما من الداخل بواسطة الطقوس. ويتأكَّد فيه معنى ما للعدالة، نخطئ إذا فكرنا فيمه انطلاقاً من العدالة الإلهية، في الوقت المذي تتطلُّب هذه العدالة وجود آلهة، أو وجود غائبين بشكل أساسي - ونقصد غائبينا. يشتمل كل طقس، بالضرورة، على حركة نحو الأجداد، وصعموداً نحو الصاعدين، بما لديهم من أصل رمزي للحياة الحالية. لنَقُلْ الأشياء بطريقة أخرى: الحياة موهوبة، وليست هذه الهبة مستعادة بشكل اختياري، ولا مجهّزة بقيمة إعلامية إلّا اذا استطاع بعض الاموات أن يعتبروا أنفسـهم أصلاً للحياة فعّالاً، أي حضوراً - غيابياً، هو المرجع الأساسي للتمييز في نظام التقاليد. إن عبادة الأجداد التي تفهم بهذه الطريقة هي إذاً المحك لدين التقاليد. وهي تفهم على أنها الإمكانية الوحيدة لتمجيد مصدر للحياة مختار ومحول إلى مصدر حياة شرعية. لا يقوم الأموات بتأسيس حياتنا، حيواتنا، أو بتبديلها: إنها حياتنا الشرعية، أي الموقع في نظام مكاني، إنها مقامنا كأحياء مؤهلين. يتدخّل الموت، الميت، في حياة الحي الحاضر على شكل «ثغرة» مؤهِّلة، إنه إسناد قيمة قابلة للمقارنة مع أخرى، ضمن بنية. وتعرود الأضحيات على مذبح النسب إلى وظيفة التأهيل التمييزي هذه، وإنتاج هذا الفريق. إلا أن من الواجب أيضاً، كي تسير هذه الحياة، أن يجهز نظام ما، مستنبط مما يعود إلى الأسلاف ومتفرّد في نظرنا، بالقدرة على إرسال علامات حاصة به، أي أن يوجّهنا، إذاً، في هذه الحياة. هذا ما نحصل عليه على مذبح التنبؤ.

تتوصل الحياة إلى الحكم على الحياة من خلال استيعاب سلبية الموت، غير أنه الموت الذي يتلاشى إذاً في المستقبل، مستبقاً وموجهاً المسار الطبيعي للحياة الفردية التجريبية. يتوجه ما يعود للأسلاف الذي يمر عبر اختبار التنبؤ، نحو المستقبل، من خلال فعل حكم أو توجيه. ويخرج في هذا من ذلك الدور السببي الصرف الذي يحمله طالما تمسكنا بالجيل الخاص، أي بالتوليد الحيوي: إنه يدير الوجود من داخله عبر تجهيز المكان بما يحدث مع هذا الوجود، تاركاً له إمكانية إدراك أبعاد هذا التنظيم المكاني، على المذبح. ويقوم ما يعود للأسلاف بذلك ضمن رمزية تقليدية مبنية على التوتر المضاعف بين الأضحيات والوحي. إنها رمزية تعمل بشكل أساسي على الطقسي: أي على التضامن الذي تحققه بين أشكال النقل وصيغ الحياة المؤسساتية.

\*\*

هكذا يتوضّح معنى «المعوق الإضافي» في ما يتعلَّق بالأنتروپولوجيا الدينية الخاصة، والذي قبل به ليثي – ستروس بخصوص هذا الأنموذج من الوقائع، أي مطلب تعديل النظرية العامة للتواصل الرمزي من خلال إدماج الفرق في المستوى بين المرسل والمتلقّي. ولا يمكن وصف هذا المعوق إلا إذا قبلنا أنه، في كلا الاتجاهين، البشر نحو الآلهة، في الأضحيات، والآلهة نحو البشر في التنبؤ، نواجه مشكلة إثبات وإظهار وليس مشكلة تعبير. أن يظهر شيء فهو ظاهر، وهو بذلك مؤكد. إن قدرات القدر في الرموز التي يوحى بها، لا تحدد اختيارها ضمن خطاب يقودنا إلى تطوّر لمعنى، بل تتمظهر هذه القدرات باعتبارها أساس نظام. ليس للثقافة المستعادة عبر الديانات التقليدية من خطاب، لأنها نظام ظاهر حيث حياة أعضاء مجموعة يمكن أن تقوم، طالما أنها تتجاوز مستوى الحياة البيولوجية – طالما أنها حياة اجتماعية، إذ يسمح الدين، أكثر مسن أي واقعة ثقافية، بملاحظة الطريقة التي ترتسم من خلالها حدود العلاقات الاجتماعية لمجموعة ما (أورتيغ، ١٩٨١، ص ١٩٦).

### المراجع

- BOYER Pascal, 1994, Naturalness of Religious Ideas, Berkeley, University of California Press.
- Cartry Michel, 2010 [1987], «Le fait religieux», *Incidence*, «Le chemin du rite: autour de l'œuvre de Michel Cartry», 6, p. 47-54.
- Descombes Vincent, 2005, «Edmond Ortigues et le tournant linguistique», L'Homme, 175-176, p. 455-474.
- Dumézil Georges, 1949, L'héritage indo-européen à Rome, Paris, Gallimard (coll. «La montagne Sainte-Geneviève»).
- 1992 [1949], Mythes et dieux des Indo-européens, leçon inaugurale au Collège de France, éd. par Hervé Coutau-Bégarie, Paris, Flammarion (coll. «Champs»).
- Durkheim Émile, 1990 [1912], Les formes élémentaires de la vie religieuse. Le système totémique en Australie, Paris, Puf (coll. «Quadrige»).
- Durkheim Émile et Mauss Marcel, 1969 [1903], «De quelques formes primitives de classification», dans Marcel Mauss, *Œuvres II. Représentations collectives et diversité des civilisations*, prés. et préf. par Victor Karady, Paris, Minuit, p. 13-89.
- GEERTZ Clifford, 1973, «Religion as a Cultural System», The Interpretation of Cultures, New York, Basic Books, p. 87-125.
- GILSON Étienne, 1952, Les métamorphoses de la Cité de Dieu, Louvain-Paris, Publications universitaires de Louvain-Vrin.
- Izard Michel et Smith Pierre (eds.), 1979, La fonction symbolique. Essais d'anthropologie, Paris, Gallimard (coll. «Bibliothèque des sciences humaines»).
- Lévi-Strauss Claude, 1948, «La sociologie française», dans Georges Gurvitch (ed.), La sociologie au XX siècle, II, Paris, Puf (coll. «Bibliothèque de philosophie contemporaine»), p. 513-545.
- -- 1962, Le totémisme aujourd'hui, Paris, Puf (coll. «Mythes et religions»).
- 1966, «Introduction à l'œuvre de Marcel Mauss», dans Marcel Mauss, p. IX-LII.
- 1973, Anthropologie structurale II, Paris, Plon.
- 1985, La potière jalouse, Paris, Plon.
- Mauss Marcel, 1966, «Esquisse d'une théorie générale de la magie», Sociologie et anthropologie, Paris, Puf (coll. «Bibliothèque de sociologie contemporaine»), p. 1-137.

- MILNER Jean-Claude, 2002, Le périple structural. Figures et paradigme, Paris, Verdier (coll. «La couleur des idées»).
- ORTIGUES Edmond, 1962, Le discours et le symbole, Paris, Aubier (coll. «Philosophie de l'esprit»).
- 1981, Religions du Livre et religions de la coutume, Paris, Le Sycomore (coll. «Les Hommes et leurs signes»).
- 1984, «Que veut dire "mystique"?», Revue de métaphysique et de morale, 89 (1), p. 68-85.
- 1999, Le monothéisme. La Bible et les philosophes, Paris, Hatier (coll. «Optiques»).
- 2003, Sur la philosophie et la religion. Les entretiens de Courances, propos recueillis par Pierre Le Quellec-Wolff et Marie Tafforeau, Rennes, Presses universitaires de Rennes.
- 2007, La révélation et le droit, intr. par Dominique Iogna-Prat, éd. revue par Pierre Le Quellec-Wolff, Paris, Beauchesne (coll. «Bibliothèque historique et littéraire»).
- Salmon Gildas, 2009, Logique concrète et transformations dans l'anthropologie structurale de Claude Lévi-Strauss, thèse de l'université Paris I, sous la dir. de Jocelyn Benoist (dactyl.).
- Sperber Dan, 1974, Le symbolisme en général, Paris, Hermann (coll. «Savoir»).

### القسم الثاني

## أدوات المقارنة

### فریدریك جولیان (Frédéric Joulian)

# مقارنة ما لايقارن: في فضائل المقارنة وحدودها

### بشر/رئيسات

لقد بينت، منذ خمسة عشر عاماً، أن معظم تأويلات الانتقال إلى الجنس البشري تتم من خلال نماذج عامة تقوم على معرفة علماء السلوك الحيواني، تلك المعرفة التي حلت تدريجاً محل معرفة علماء الإتنولوجيا(١)(جوليان، ١٩٩٨).

إن هذا التحوّل في العالم المرجعي، من علوم الثقافة إلى علوم الطبيعة، قد أثار، ويثير، دوماً، أسئلة معرفية ومنهجية مهمّة ترتبط بطبيعة الكائنات والظواهر المقارنة، وكذلك بالأنظمة القائمة والغايات المستهدفة، وبانحرافين أساسيين أيضاً، يتمثّلان في تطبيع الخصائص البشرية الموازي لتأصيل الحيوانات (أو تحويلها إلى بشر).

إن النزعة الوضعية المتصاعدة لعلم آثار ما قبل التاريخ - التي يمكن أن نتساءل في ما إذا بقيت علماً اجتماعياً - ومدحلة العلوم الفكرية السلالية التي تزعم أنها تعالج جميع قضايا العلوم الإنسانية والاجتماعية (التقنيات والثقافة والدين) ترسم، منذ حوالي عشرين عاماً، مشهداً جديداً، علمياً، غير مستقر، ولكنه مديد. تنحسر، ضمن هذا المشهد الجديد، النماذج المرجعية

<sup>(</sup>١) اقتبس عنوان المقال عن مارسيل دُتيينٌ، ٢٠٠٠.

التجريبية والتطورية من العلوم الإنسانية والاجتماعية؛ ولا يعود للفصل بين طبيعة / ثقافة وعالم حيواني / عالم بشري، الفضائل الاستكشافية والتجريبية التي كانت لها في الماضي. فلم يعد يكفي رسم خطوط فاصلة وتحديد ما هو بشري وما قبل بشري وحيوان. إن أحد أهم أسباب هذا التراجع للربع الفكري يعود إلى أن الأنتروپولوجيا والتاريخ، وكذلك الفلسفة، من جهة، والعلوم المعرفية والبيولوجية من جهة أخرى، قد اهتمت بشكل رئيس، بقضايا الوجود البشري. وبقيت، بذلك وبحكم الواقع ضمن نظام ثنائي أصبحت عيوبه أكثر من حسناته، بعد اليوم.

ويشير عدم القدرة على تحمّل مسؤولية النشاطات أو السلوك أو الانفعالات، باعتبارها مفاتيح أساسية تتيح فهم التطور، إلى درجة استواء الفروع العلمية، كما إلى سوء التفاهم بين حقول العلوم البيولوجية والإنسانية وموضوعاتها (شوقَيْنيي وجوليان، Cheveigné؛ جوليان، ٢٠٠٩).

لقد بقيت البراهين التي تبرر التقريب بين البشر والرئيسات، حتى الآن، والتي يستخدمها علماء البيولوجيا ذات طابع تصنيفي بحت: ذلك أننا نتشارك بـ ٩٩ ٪ مـن الحمـض النـووي (وال، ١٩٩٦، ١٩٩١)، أو أنها، بالأحرى، ذات طابع عملياتي: «نسمح لأنفسنا، في كل الأحوال، بالتقريب بين سلوك الصيادين عمرو وزيد». إنها براهين شاملة أو ذرائعية تسترضي وسائل الاتصال أو العلوم التي تدّعي أنها دقيقة، فيمـا لا ترضي العلوم الاجتماعية الأكثر تشددا، على مستوى الصفة العلمية، لأسباب لا نستطيع الخوض في تفاصيلها هنا، إلّا أنها تبقى مرتبطة بطبيعة الأشـياء، «الموضوعات»، وبتعقد الظواهر العلائقية والاجتماعية والنفسية والتاريخية المدروسة.

إذا قمنا، من جهة أخرى، باستعراض مسألة البشري في العلوم الإنسانية والاجتماعية، سنضطر إلى ملاحظة أن «الظاهرة البشرية» لا تحقّق نجاحاً، وأن علومنا قد خففت من طموحاتها. وتشرح هذه العلوم وتراقب وترفض، كما لم تفعل من جانب، غير أنها تتخلى عن «أهم الموضوعات الأنتروپولوجية»

لعلوم الطبيعة. إن هذه الموضوعات المهمة (أصل الاجتماعي والقدرات اللغوية والرمزية، تنوّع الثقافات، محرّكات التغيّرات التقنية والاقتصادية)، مستعارة بكل أسف، من علوم الإنسان من دون طريقة الاستعمال، ومن دون المعارف والإنشاءات النظرية التي أعدت منذ خمسين عاماً. وربما فسّر هذا الأمر أيضاً سوء الفهم الثابت والعقيم الذي نشهده بخصوص الثقافات الحيوانية، مثلاً، سواء على المستوى الدولي أم القومي.

ســأحاول هنا أن أعالج، بشكل مباشر، مســألة المقارنة بين البشر وغير البشـر، من خلال وضع إطار وقواعد مقارنة، نتحرّك ضمنها، كما تستطيع أن تتفاهم ضمنها وتتكامل بطريقة منتجة، المعطيات والإشــكاليات البيولوجية، وكذلك المعطيات والإشكاليات الأنتروپولوجية.

كيف نقارن البشر والرئيسات، طالما أننا لا نقارن تشريحها وحده، بل سلوكها وإنتاجها المادي (إبداعها الفني)، وغير المادي (التأثيرات التي تحقّقها إرادياً وجماعياً على الآخرين) أيضاً؟

سوف تؤخذ أطراف المقارنة في ثلاثة أصناف من الموجودات: الإنسان الحديث (Homobo Pan pygmaeus)؛ والقرود الكبرى (Pongo pygmaeus)؛ والشمبانزي (Pan troglodyts)؛ وإنسان الغاب (Pongo pygmaeus)؛ والغوريلات، وأول ممثلي أسرتنا (الإنسان الأسترالي والإنسان).

إن هذه العائلة الرفيعة، المعروفة أيضاً تحت اسم «أسلاف الجنس البشري» (Hominoïdés) تشمل الأجناس الحية والمنقرضة. وهي تسمح بإدراج الظواهر البشرية في إطار زمني واسع (خمسة عشر مليون سنة) ومتنوّع، نحن أمام أكثر من عشرين جنساً. كما تسمح، وبطريقة غير ثنائية، ضمن هذا الإطار بتقويم الملامح والظواهر المعقّدة مثل السلوك الحركي الدقيق والوعي المفكر والقدرات اللغوية وتنظيم المكان وتجنّب زنا الأقارب أو السلوك الجنائزي، إذاً نحن اقتصرنا على بعض الملامح التعريفية للبشر الحاليين.

يجب أن يتحقّق أيضاً هدف بناء إطار مقارنة وقواعد لهذه المقارنة، وفاقاً لغايات خاصة مرتبطة بمسألة ومدوّنات محدّدة أو أهداف شمولية، هي، باختصار، الوحيدة التي تسمح، على ما يبدو، بحوار طموح بين المعطيات «الطبيعية» و «الثقافية». وسأثير، بهذا الخصوص، مسألة الشموليات (كما تصوّرتها الأنتروپولوجيا) أو مسألة الثوابت (كما تصوّرها وتصوّرها علم السلوك الحيواني أو علم النفس)، كي أبيّن طبيعة سوء الفهم وطريقة تجنّبه، بخاصّة فيما يتعلّق بالتمييز بين صيغ العمل – العلائقية أو التفاعلية – في المجتمعات الإنسانية والحيوانية.

يندرج اقتراحي ضمن سلسلة مستمرة: الوصف النقدي، المقارنة، التعميم، سلسلة نجد في مركزها المقارنة المتعدّدة الاختصاصات وعلاقاتها المنهجية والفكرية بالعلوم الإنسانية. يجب ألّا نضلل أنفسنا، فإذا نحن لم نقارن بشكل منتظم، فإننا نقارن، ولكن بطريقة عشوائية وقليلة الفائدة (بخاصّة في استخدام أصناف نظرية «عالم الحيوان/ عالم الإنسان» التي يعتري شموليتها شك كبير). إن البديل هنا هو رسم بعض الخطوط للسلوك وبعض القواعد التي يستطيع كل منا اتباعها، ما إن ينطلق في العملية الخطرة للمقارنة بين الأجناس.

#### لماذا نقارن بين البشر والقرود؟

إن الإنسان من عائلة الرئيسات، فهو ثديي من الفئة العليا التي تتشارك بالعديد من الخصائص التشريحية والفكرية والسلوكية والاجتماعية، مع أجناس حيوانية، رئيسة أو غير رئيسة (السير على قدمين، التردد الشديد، القدرة اللغوية وقدرته على تنظيم محيطه...). وتسمح مقارنة ملامحه المشتركة والخاصة مع رئيسات أخرى أو ثدييات، بالإدراك الأفضل لظهور هذه الملامح أو تاريخها أو تشكّلانها أو بنيتها.

تتطابق هذه الجوانب الأربعة: «الظهور» و«التاريخ» و «البنية» مع برامج

استكشافية مميّزة، ومع مشاريع نظامية مستقلة، إن علم المستحاثات البشرية وعلم النفس وعلم اللغة، قد انكبت كثيراً على الجانبين الأولين باعتبارهما أصل هذا الملمح أو ذاك (أداة مصنّعة، السير على قدمين، اللغة المنطوقة، الوعي الفكري...). ويوسّع علم ما قبل التاريخ تساؤلاته أيضاً لتشمل تحليل التقنيات وبنى السكن ونظم الحياة، ضمن الزمن. ويقارن علم النفس المقارن وعلم الطبائع الفكرية السلوك والآليات أو البنى باعتبارها ملامح تعريفية لجنس، غير أنهما لا يعالجان، إلّا في ما ندر، الأبعاد التاريخية لهذه الملامح (دلفور ودوبوا، Delfour et Dubois، و ٢٠٠٥). لا تفهم التغييرات في الأنظمة الاجتماعية للرئيسات، في أغلب الأحيان، إلّا في أبعادها البيئية والتكيفية. وتسيطر المقارنات الفكرية للبرامج التعميمية على الأبحاث الحالية (توماسيلو، وكال، ١٩٩٧، الذين يرغبون في بناء نزعة مقارنة منطقية النفس (ڤوكلير، ١٩٩٧، الإبسات) الذين يرغبون في بناء نزعة مقارنة منطقية بين البشر والرئيسات.

يعني اتخاذ موقف من هذه المسائل، اليوم، الإدماج الأفضل للبعدين التتابعي والتزامني للمجتمعات الحيوانية، مهما كانت، وليس فقط الاعتراف بها. من المهم أيضاً ألّا نرفض مسألة أصل الإنسان، من دون أن نحددها، بخاصة وأننا نعلم أنها لا تقتصر فقط على البحث عن أقدم الأسلاف، أو «آخر سلف مشترك» – البديل المعاصر «للحلقة المفقودة»، بل على تحليل ظهور سلوك جديد أي تشكيلات اجتماعية وعلائقية.

إن هذا الجانب الأول المتعلّق بالتساؤلات عن آليات التغيير، أساسي، غير أننا نوجز في الإشارة إليه باعتباره يتطلّب مدوّنات معرفة مهمّة، غير أنها مفككة قليلاً، فمن الصعب إذا أن يُمارس عليها تحليل فعّال. هذه هي حال الأبحاث الأخلاقية والاجتماعية المتعلّقة بالتجديد، أو بأبحاث التصييغ الشكلي والنظري حول «الظهور». ولنلحظ، بهذه المناسبة، أن البرامج والأعمال حول أصل اللغة، التي تمت في العقد الأخير، أو تلك المتعلّقة

بالكائنات المتحرّكة (أو بشكل أعم حول النماذج المتحرّكة والحيوانات) تدخل تماماً ضمن هذه الحالة الأنموذج (انظر المحاضرات من الحيوانات الله الأجهزة المتحرّكة، ١٩٩٠ - ٢٠١٠) إذا كانت هذه التشكيلات أو التجريدات قد ازدهرت كثيراً في أيامنا هذه، فليس ذلك بسبب رغبة في شرح أو تصوّر البدايات أو التغييرات بشكل مختلف فقط، بل ربما أيضاً بسبب تصوّر، يتزايد قوة، في العلوم الإنسانية والاجتماعية، في مجال المسائل التطورية، باستثناء ما نجده لدى عدد من علماء الأنتر و يولوجيا المتفرّدين (Guille-Escuret, Testart ، ٢٠١١).

إن مسألة القدم، وتتابع الأجناس، كما تمارس في قطاع علم المستحاثات البشرية، أو علم مستحاثات ما قبل التاريخ، لا تمتلك أهمية تفسيرية محدّدة بالنسبة إلى بقية علوم الإنسان، حتى ولو أنها نظمت - ضمن أنموذج أو سيناريو. ويوحى الأنموذج الساڤاني لتطور البشر الذي قال به علماء المستحاثات والذي يناقضه أنموذج الغابات الذي قال به علماء الرئيسات (كوپّان، ١٩٩٤؛ بوش - أكيرمان وبوش، ٢٩٩٤، Coppens, Achermann)، أحياناً، بالانطباع بإمكانية تحقّقه. غير أن هذا ليس سموى وهم، طالما أن المدوّنات وأطر المقارنة والمفاهيم تبقى بعيدة عن النقاش. إن تطوّر الإنسان، وبكلام آخر، إن مسائلة الآليات البيولوجية والثقافية للتغيير التمي تجعلنا ننتقل، في خلال ثلاثة ملايين سنة، من حالة أول من يسير على قدمين إلى البشر الحاليين، لا يمكن أن تهمل طالما أننا لا نزال نعيش المساكنة بين أنظمة وجود مختلفة في مجتمعاتنا المعاصرة (أنظمـة اقتصادية تقوم على الوعظ والإنتاج، ميكانيكية بأداة أو من دون أداة، سيميائية: غير لغوية أو لغوية، اجتماعية: مع سلطة موزعة أو تراتبية...). وطالما أن الأحداث المهمّة التطورية للبشر (السيطرة على الوسائل، التعبير عن التصوّرات عبر اللغة، تهجين النباتات والحيوانات...) تعيد أيضاً إلى أساليب حياة تعتبر عموماً مخطّطات بنيوية للتاريخ البشري. إن هذا التعقيد الهائل لتطور الإنسان الذي شرح طويلاً من جانب إدغار موران

في بداية السبعينات من القرن الماضي (مسوران ١٩٧٣، موران وبياتيللي - بالماريني ١٩٧٤، (Morin; Morin et Piattelli – Palmarini)، يبقى خاضعاً للنقاش، من وجهة نظر ذرائعية، وليس فقط من وجهة نظر فلسفية أو معرفية. ومن أجل ذلك، لم تكن الحاجة ملحة يوماً إلى همذا الحد، من أجل إدماج مختلف جوانب المعارف ذات الطبيعة المتنوّعة، في الغالب، ضمن حيّز متعدّد الاختصاصات. وفي ما يتجاوز تحليل الظاهرة التطورية، يعني السؤال «لماذا المقارنة بين البشر والقرود؟»، ببساطة، الاعتراف بأن بعض الملامح المشتركة بين البشر والقرود تسمح بتوضيح فهم السلوك البشري الحالي والسابق وأخيراً، بإنتاج معرفة أكثر دقة بعيداً من النوع.

إذا كان البرهان على وجود الملامح المشتركة يسمح، في غالب الأحيان، في استبعاد خصوصية الإنسان ووحدانيته، فإن البرهنة على ما هو «خاصّ بالإنسان» ليست سوى نتيجة ثانوية ولدتها المقارنة. إن الواقعة الأساسية المرتبطة بالتقدم الكبير للملاحظات، في علوم السلوك، تقوم على أنه من أجل استجواب بعض الخصائص البشرية، نستطيع، لا بل يجب، أن نقارن بين الأجناس لتجنّب الانحياز في تحليل الأسئلة والمعطيات.

لنعرض الآن جدول النسب للرئيسات (الصورة ١) وجدول القدرات الفكرية لأشباه البشر (الجدول ١)، إنها تظهر عدداً كبيراً من هذه القدرات الموجودة قبل الإنسان الحديث بزمن طويل، والتي من الواجب تحليلها في علاقتها مع مجموعات أخرى، سواء أكان هذا الأمر بالمعنى النسبي (من النسب)، أم الانتمائى (من الانتماء).

يبرز جدول النَسَب المستعار من النظام الجديد للأجناس، في حال الرئيسات، علاقات الانتماء للرتبة بأكملها والتي تشتمل على أكثر من مئتي جنس حي. وهو يقوم على خصائص شكلية ووراثية أيضاً، وعلى عكس التصنيفات السابقة، تظهر هذه الرتبة، بخاصة، تقارباً أكبر بكثير بين البشر والشمبانزي من التقارب بين الشمبانزي والغوريلا، مثلاً. يسمح التفكير في

«العقدة ١٣» في مجملها، بتحديد عدم التجانس البيولوجي والسلوكي أيضاً. فلم يعد من الجائز المقارنة بشكل مباشر بين البشر وبقية الرئيسات، بل ضمن الرتبة بأشملها، ضمن حيّز زمان يعرَّف وفاقاً للمسائل الخاصّة.

يبرز الجدول مروحة من القدرات الفكرية البشرية المرتبطة بالوعي الفكري المتوفر لدى القرد الشبيه بالبشر (anthropoïde) أو لدى أجناس أخرى. ويمكن إعداد جداول أخرى أيضاً تقوم على الكفاءات الاجتماعية أو الحركية. وربما أظهرت هذه الجداول أنه يمكن للنشاطات البشرية، بل يجب، أن تقارن وتفسّر في تشابهها واختلافها مع نشاطات الكائنات الحيّة الأخرى.

#### ماذا نقارن؟

إذا اعتمدنا زاوية مقاربة أنتر و يولوجية من مجتمعات الرئيسات، فإن الاسئلة الأكثر تنوعاً، تصبح متاحة عندئذ، حول السروح الاجتماعية وصيغ الاستمرار، و دور الانفعالات والتقنيات والذكاء الاجتماعي و تربية الشباب والتعلم... والقائمة مفتوحة إلى الأبد، فمساهمات علم الرئيسات أو علم النفس الحيواني، منذ ثلاثين عاماً، لا تحصى. ولكن كيف نبني ما يحدث في الميدان (الفعاليات والأحداث) على مستوى الملاحظات وعلى مستوى المتحرقات العفوية للحيوانات في بيئاتها؟ ولا يمكن لموضوع المقارنة أن يكون «طبيعياً أو معرقاً بشكل مُسبق»، فقط، منذ اللحظة التي يكون فيها هدفنا مقارنة متعدد الاختصاصات مترافقة مع تعريف متشدد وعملياتي معاً لهذا السلوك أو ذاك (لا يغيّر من طبيعة الموضوع المدروس، بل يبقى مفتوحاً بشكل كاف كي يتمكّن من استيعاب تنوع سلوكي يتجاوز تنوع الجنس). يجب أن يُبنى موضوع المقارنة بدقة باعتباره موضوعاً متغيّراً ضمن الجنس وثابتاً بين الأجناس، وفاقاً للمنظور الاستكشافي الذي نعتمده.

يجب أن يأخذ تعريف آلية أو ظاهرة أو سلوك (نظام القرابة، الفرق الجنسي للمهمات، طرائق النوم...) في الاعتبار طبعاً، الأجزاء المختلفة

الخاضعة للنقاش (البيولوجية أو الثقافية) كما يأخذ في الاعتبار في ما إذا كانت الغاية أنتروپولوجية كي تتوافق مع الموقف الأكثر تعقيداً وتتجنّب، بذلك، أن تصبح مصدراً لاختزال مزعج.

ولكن ما الموضوع الذي نعتمده أو نختاره وفاقاً لأي إشكالية أنتروپولوجية؟ وبأي درجة من التعميم أو الدقة؟ إذا نحن حدّدنا بداية علم الرئيسات الياباني مع نهاية الحرب العالمية الثانية، فإننا نلاحظ أنه كان في جزء كبير منه، موجّهاً من خلال تساؤلات أنتروپولوجية عامة (حول أصل المجتمعات والمحرّمات والثقافة...)، وأن الملاحظات التي تمت على القرد الآسيوي في البيئة الطبيعية، قد أنجزت من خلال هذا المنظور الفكري (كاواي، ١٩٦٥، المجتمعاة) المنظور الفكري (كاواي، ١٩٦٥، المنظور الفكري القرد الآسيوي في البيئة الطبيعية، وايشيكاوا، ٢٠١، ١٩٦٥؛ ناكامورا ونيشيدا، في تلك الفترة، في نزعة التركيز على الإنسان في البحوث الغربية، وفي الجمود في تلك الفترة، في نزعة التركيز على الإنسان في البحوث الغربية، وفي الجمود الوجودي الذي كان علينا ولا يزال، تجاوزه من أجل الحوار بين فروع البحث وتقاليده! فعلم الحيوان والأنتروپولوجيا يتباعدان من دون كلل (جوليان،

هل جميع موضوعات الأنتروپولوجيا ذات قيمة وممكنة وقابلة للتطبيق على الرئيسات؟ بالطبع لا. ولكن، ومنذ اللحظة التي نحدّد فيها واحداً من هذه الموضوعات، على قاعدة مجموعة وقائع قابلة للدراسة الموضوعية: كي نعالج هذا الموضوع من أجل مقارنة متعدّدة الأوجه؟ أولاً، وقد قلنا ذلك، من خلال التحديد بأننا نستخدم مقاربة تاريخية أو بنيوية أو حركية، ومن خلال الشرح بوضوح لسبب اختبار موضوع البحث.

إذا ما تساءلنا مثلاً، عن اللعب عند البشر والقرود، علينا أن نملك الأطر المفهومية الخاصة بمختلف العلوم، كي نوازن بينها. هل بإمكان اللعب الذي نلاحظه لدى الرئيسات العليا أن يعيد إلى مفهوم «الواقعة الاجتماعية الشاملة» العزيزة على الأنتروپولوجيا منذ «موس»، أم علينا أن نختزل التبؤر واعتبار

اللعب سلوكاً محدوداً ذا أبعاد ترتبط بالتطور الجنيني (بخاصة التعلم أو أبعاد التكيّف؟ سيصبح التعريف المختار ومستوى العمل العريض إلى حد ما، بذلك تمييزيّين، إن إمكانيات المقارنة والتأويل ستتغيّر بشكل كبير، بين تعريف تاريخي وأنتروپولوجي مفتوح، الإنسان اللاعب (l'Homo ludens) السذي قال به هويزنغا (Huizinga)، ١٩٥١)، وتعريف علم النفس الحيواني الأكثر تركيزاً (بيكوف، ١٩٩٨) پالاجي، وكوردوني، وبورغونييني تارلي، الأكثر تركيزاً (بيكوف، ١٩٩٨) پالاجي، وكوردوني، وبورغونييني تارلي،

فكل شيء مرتبط أيضاً بالطريقة التي نتعرف بها على اللعب باعتباره موضوعاً «طبيعياً» متجاوزاً للأجناس أو أنه مجموعة تصرّفات يمكن لمكافآتها أن تختلف بشكل كامل، من جنس إلى آخر (مورو، Moreau، لمكافآتها أن تختلف بشكل كامل، من جنس إلى آخر (مورو، المحمح باني أرى أن هذه «الخاصّة الطبيعية» مسألة أساسية لأنها تسمح بالأخذ في الحسبان، مسألة التعرف والتصنيف «هذا لعب» (باتسون، مختلفة (يافعون وبالغون) على إشارات اللعب، أو اللعب؟ كيف بإمكان مختلفة (يافعون وبالغون) على إشارات اللعب، أو اللعب؟ كيف بإمكان جنسين متباعدين تصنيفياً تجاوز خوفهما المرتبط بالسلوك العدواني وسلوك القنص واللعب معاً؟ من المناسب، في هذه الحالات، وصف التصرّفات التي حدّدت بشكل جديد (الإيماء والحركات) والأجواء المحيطة أيضاً. كيف نصف جواً محيطاً ضمن مشهد أساسي وموجّه «هو موضوع» علوم الإنسان؟ تبين هذه الإشارة المختصرة إلى أين تقودنا المقارنة المتعدّدة الأغراض عادة: إلى تحديدات فكرية جديدة علينا أن نجيب عنها من خلال إبداع طرائق وصفية جديدة تكشف عن موضوعات، لم تكن مرئية من جانب.

وعلى عكس تحليل التصرّفات المحدّدة بشكل جيد، لا يمكن مقارنة الظواهر العامة، مثل ظاهرة «الثقافات الحيوانية»، بتأن بسبب غياب البناء المسبق لقواعد المنطق والعمل، على ما أرى. إن هناك، طبعاً، الرهانات الرمزية والإيديولوجية والفلسفية أيضاً، والتي تقع في أساس المسألة الثقافية

وأصالة الإنسان، غير انها معروفة جداً. لقد بدا من المستحيل، ومنذ أربعين سنة تقديم إجابة دقيقة على مسألة الثقافات الحيوانية (دوكرو، ودوكر وجوليان، ١٩٩٨، Ducros)، بسبب العديد من التعاريف القائمة والمتناقضة: فبعض هذه التعاريف امتدادي وبعضها الآخر تضميني، وبعضها باطل أو مصطنع لهذا الغرض (انظر بوش وتومازيلو، ١٩٩٨، ١٩٩٨) في مقابل إنغولد، ١٩٩٨، ١٩٩٨).

إن مسألة وجود ثقافات أو الثقافة لدى غير البشر ذات دلالة، على مستوى أكثر اتساعاً، بالنسبة إلى الصعوبات التي تعترض قيام الحوار بين العلوم المختلفة، سواء اعتبرنا أن الثقافات ذات وجود ضمني وتتلاقى مع عبارة «نحن نعيش في الثقافات»، أو أنها أداة تسمح بوصف أشكال الجماعات البشرية وعلاقاتها في ما بينها، ضمن تصوّر ليڤي—ستروس [١٩٧٣] مثلاً. تقدّم الثقافة باعتبارها نمطاً أو صيغة (نعيش وفاقاً للثقافات) (إنغولد، ١٩٩٤؛ جوليان، ٢٠٠٠)، خياراً ثالثاً أكثر دقة وفاعليه، للتحليل، إلّا أنها تهمل تماماً النقاش بين العلوم الطبيعية وعلوم الإنسان، ذلك أن هذا النقاش غير قادر، في الواقع، وحقاً، على الانطلاق إلّا إذا اتفقنا على تعريف مشترك للعمل.

وإضافة إلى اللغة والمفاهيم المشتركة، تقوم طريقة أخرى في تجاوز مشكلة شرعية وجهات النظر هذه، على اختيار مقاربة ذرائعية تسمح بمقارنة المعطيات عن قرب.

لقد ظل البشر والحيوانات، حتى وقت قريب، يتمايزون من خلال طبيعتهم الأصلية: «البشر هم هكذا، والغوريلات هي هكذا»، وكذلك أيضاً «لأن البشر يعملون»، وبقول آخر «يصنعون»، أي يؤثرون في العالم ويبدعون ويبحثون، وهم إذاً، ومنذ أول الأدوات المنحوتة، صنّاع تاريخهم؛ ويجمع علماء الأنتروپولوجيا الماركسيون والبنيويون على هذه النقطة بشكل يثير الاستغراب (غودوليه، ١٩٨٤ و ١٩٩٨؛ دو هوش، ١٩٦٣ و ٢٠٠١ و ٢٠٠٨

حول/ الحالة الحيوانية/ الحالة البشرية، والنزعة المتركّزة حول الإنسان دوماً بدورها البنائي.

يقوم التمييز بين مجتمع «بارد» ومجتمع «ساخن»، على المستوى الخاص، أي مستوى جنسنا (ليڤي-ستروس، ١٩٦١؛ هارتوغ، Hartog، ٢٠٠٣)، بعملية التقسيم المتركّز حول الذات الأوروبية نفسها، كما سابقتها المتركّزة حول الإنسان. إن مسألة البشر صناع تاريخهم، على عكس الحيوانات الخاضعين للتغيير الخارجي، أو لنردّد ما كان يقال عن ذلك بين عامي ١٩٦٠ - ١٩٨٠، إن مسألة «الانتقال من البيئة إلى الاقتصاد» (فولي، Foley، ١٩٩١)، يمكن أن تثار دوماً، إلَّا أنها تقودنا إلى مأزق لشدة اتساعها وصعوبة دراستها الموضوعية. يجب إعادة التفكير في اللغة والفعل إذاً، وكذلك الاهتمام بتحليل العلاقات، بدل الاهتمام بتحليل الموجودات. ويمكن مقارنة أفعال الحيوانات والبشر وفاقأ لتشريحهما وقدراتهما الفكرية والبيئات، وكذلك أيضاً وفاقاً لتصرّفهما السلوكي والمادي. وتقدّم الحركات والتواصل الصوتي أو أي نتاج صنعي على اختلاف وتنوع أشكاله وألوانه، مادة غنية جداً للمقارنة مع البشر الحديثين. وأرى بهذا المعنى، أن علينا اختيار مقاربة مقارنة للتعابير والأشياء المادية القائمة، كي نتخلُص من العقبة الجوهرية والسماح بالدراسة الموضوعاتية للمقارنات والتداخلات على الأسس نفسها.

ولكن لنعد إلى السوال: «ماذا نقارن؟»، إن أي موضوع قابل للمقارنة طبعاً، غير أن المواضيع جميعاً لا تحمل المغزى الاستكشافي نفسه، ما إن نخرجها من حقل العلم. ولا تتطابق موضوعات علم ما مع موضوعات علم آخر، حتى لو كانت تحمل التسمية نفسها. ومن المناسب بالنتيجة تحديد قيمة انتقال الموضوعات الذي نقوم به من حقل إلى آخر. إن الأبحاث حول التقمص الوجداني التي رأيناها تنتقل من الفلسفة الأخلاقية إلى العلوم العصبية مروراً بعلم السلوك الحيواني أو علم النفس (بيرتوز وجورلان، ٢٠٠٤) Berthoz et ، ٢٠٠٤

Jorland)، ستختلف كثيراً عن موضوعات بحث لها وجود خاص في حقلين علميين يمتلكان دلالات متناقضة أحياناً. هل «سلوك المصالحة» المكتشف والموصوف لدى الرئيسات في عام ١٩٨٠ (وال، ١٩٩٢)، متوافر لدى البشر؟ هل هو متوافر بأبعاده البشرية الرمزية والطقسية، وفي هذه الحال، هل هو من الطبيعة نفسها، كما لدى القرود؟ لا شيء مؤكداً، ومع ذلك فالأمر يستحق التمحيص. نلح على هذه الموضوعات الخاصة لأنها تسمح لنا بالخروج من أغلالنا الانضباطية وبالتساؤل حول أهمية موضوعات معرفة بشكل مُشبق (الآخرون، القرابة، الهوية، الجنس...)،نعمل معها، وتستغرق حواراتنا المتعددة الاختصاص، معظم الوقت.

حين عالج علم السلوك البشري في السنوات ١٩٨٠ - ١٩٧٠ مسألة الثوابت السلوكية البشرية وما قبل البشرية (أيبل-إيبسفلات (Eibel- Eibesfeldt, النوية والتواصلية) الدخول في نقاش مع الأنتروپولوجيا العامة التي كانت تهتم، من جانبها بالكليات (اللغوية والرمزية والتواصلية) التي تؤسس للثقافات. واليوم، ومنذ زمن طويل مع ذلك، يبقى الحوار محدوداً، إذ يدّعي علم الاجتماع الإحيائي الذي أصبح سيداً للموقف، في تلك الحقبة، صفة علمية لا تضاهى، فيما أهملت الأنتروپولوجيا هذه الموضوعات. إذ صبّت هذه الأخيرة اهتمامها على الملامح المتنوعة للمجتمعات الإنسانية، وكذلك على العلاقات بين مختلف المجالات والمخطّطات الاجتماعية. يجب ألّا نبحث عن الثوابت الثقافية في الذرات بل في الأنظمة والبني يجب ألّا نبحث عن الثوابت الثقافية في الذرات بل في الأنظمة والبني المجموعات الإنسانية (تايلور، ٢٠٠٢). ويتأتي معظم عدم الفهم بين علم المجموعات الإنسانية (تايلور، ٢٠٠٢). ويتأتي معظم عدم الفهم بين علم السلوك الحيواني والإتنولوجيا عن هذه الفروق في التصوّرات، وذلك على الرغم من الحوار (محاضرة، ديلوارت، ١٠٠١).

إذا نحمن قبلنا هذا الطموح الحركيّ عوضاً عمن الوجودي، أي الطموح الذي يربط بين مختلف مستويات المجتمعات الحيوانية في تأثيراتها، فإن

مقارنة التجمّعات البشرية جداً مع التجمّعات غير البشرية، من خلال وجود تصرّفات متشابهة، لا يمكن إلّا أن تأخذ اتجاهاً جديداً وبعداً جديداً.

### من نقارن؟

تثار مســألة الكائنات أو الموجو دات الخاضعة للمقارنة، كما قلنا، وفاقاً للتساؤلات والموضوعات والاتجاهات - التطورية أو البنيوية أو الانبثاقية -التي نرسمها. وسواء استجوبنا هذا الأنموذج أو ذاك من السلوك، مثل فعّالية استخراج الطعام بواسطة أدوات لدى البشر، أو الرئيسات الحالية أو بشر ما قبل التاريخ، فإن خطوط المقارنة تتنوع بشكل جوهري. إذا كانت إشكالية الانطلاق تقوم على إعادة بناء صيغة حياة أسلاف البشر والذين عاشوا منذ مليوني سنة، على أساس آثارهم الباقية، يمكن لأنموذج قردي، أو بشري، أن يستخدم. وفي الحالتين، سيسمح المثال الحيّ الذي نمتلك معلومات غنية عنه (عن الوظيفة والغايات والاستعمالات والدلالات والاستنتاج غير الوظيفية للأشياء...) - من خلال نقل الصفة والاستنتاج - بتأويل المعطيات الآثارية الناقصة، بحكم التعريف. إن هذا الأنموذج من المنهجية السلوكية الآثارية، قد أفســح في المجال لاســتنتاجات متنوعة (إساك، ١٩٨١؛ سَتّ، Sept, Issac ، ولمشاريع حقلية (جوليان، ٢٠١٢ ، باكويل وديرّيكو، Backwell et D'Errico، ۲۰۱۱؛ هاسلام، ۲۰۱۲، Haslam). غير أنه، وفي معظم الحالات، وبما أن الرهانات ذات طابع وظيفي: «هذا الأنموذج أو ذاك من الأدوات قد استُعمل...»، أو ذات طابع انتفاعى: «استُخدمت هذه الطريقة أو تلك...»، فإن تحليل الفروق الخاصة أو العامة، نادراً ما تم. وتنتصر المحدّدات المادية وتمنح الشرعية للمقاربة. ومع ذلك فإن شرعية المقاربات تعتبر مسالة مميّزة من أجل تأسيس المعرفة، وإلّا فإننا نسقط في كتابة سيناريوات أو شروح ذات بعد واحد، تبقى فائدتها موضع جدل كبير، كما نوّهنا إلى ذلك سابقاً. على مستوى آخر من العمل، كبير، يستجوب الأنظمة الاجتماعية القائمة لدى أسلاف البشر الذين عاشوا منذ مليوني أو ثلاثة ملايين سنة، أو لدى آخر الأسلاف المشتركين، يجب أن تشمل المقارنة مجموعة من أشباه البشر، أو بدقة أكبر أشباه البشر القادرين أو المنخرطين بالعملية. ويقوم العنصر التصنيفي، إذاً، بدور مهم، في هذه الحالة، حيث الغاية فهم تطوّر البنى الاجتماعية على مستوى أوسع، وعلى مدى مئات الألوف من السنين، للتعبير عن هذا التطور على مستوى الاستمرار (انظر الصورة ١ والجدول ١، ص ١١٣ - ١١٤).

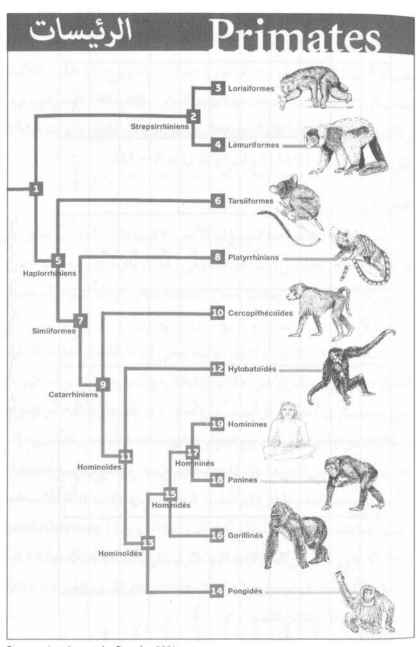
إذا اعتبرنا أن وجود أنظمة اجتماعية معقدة يتطلّب، بالضرورة أيضاً، امتلاك قدرات استباقية وتخطيط وتخفِّ ونظرية حول الفكر والوعي المفكّر، إلخ، فإن جميع الرئيسات المرشحات لمثل هذه القدرات (الغوريلات والقرود الآسيويين والشمبانزي، وشمبانزي الكونغو) معنية بالمقارنة. وسنتساءل أيضاً حول المرشـحين الراسـبين خارج العائلات أو الفروع: (قرود العالم الجديد، والحيتان والببغاوات). وسيكون علينا شرح الأسباب التي من أجلها قد استبعدوا من التحليل. إن القرود الأميركية الجنوبية التي تدهشنا من تصرّفاتها التقنية أو القنص (فيزَلبيرغ وأدسّـي، Visalbergh et Addessi، ۲۰۰۹)؛ زاتوني ميلانو وأوروخو مونتيخو فيليو، Zattoni Milano Auraujo Monteijo Filho، ۲۰۰۹)، قد انفصلت عن رئيسات العالم القديم، منذ أربعين مليون سنة. وهي توضح، مع ذلك، هذا التوافقات التطورية المفيدة جداً، من أجل إدراك التنوّع والمرونة في التصرّفات. وتسمح القرود الأميركية، من خلال مآثرها التقنية، بالمقارنة مع قدراتها المادية، بإضفاء صفة النسبية على العوامل الفكرية أو المحرّكة، ليس لدى البشر فقط، بل لدى أشباه البشر. يجب أن يتعدّل السوّال: «من نقارن؟»، بسبب الإشكالات وكذلك المستويات المقارنة: المستوى الأصغر (تحليل ملمح وظيفي بسيط مثل التأثير ات الأساسية على المادة، الجر والضغط)، المستوى المتوسط (حول

مكانة السلوك في التطور، مثل أكل اللحم أو الثقافة الاجتماعية) أو المستوى الأكبر (عبر محاكاة تصرّفات أسلافنا، أو عبر إدراك وظيفة هذه البنية العلائقية أو تلك، بعيداً من الأجناس، مثل تقاسم الطعام أو عدم توازن التبادل).

يمكن لمدوّنات المعطيات التجريبية أو الطبيعية، أن تكون محدَّدة أو متسعة جداً، وأن تعالج نوعياً و/ أو كمياً. وتسمح المعطيات المجمعة، في حال أبحاثي الخاصة حول أدوات الشامبانزي وأسلاف البشر، بمقاربات دقيقة جداً بالمقارنة مع أدوات مشابهة تستخدم في كسر الجوز (جوليان، ١٩٩٦)، غير أنها تثير الكثير من العراقيل أمام التأويل والتعميم، وذلك لأسباب مختلفة ترتبط بالتقطع التطوري والزمني بين الشامبنزي المعاصرة (التي لا نعرف بدقة أسلافها ولا تاريخها الطويل، أو أسلاف البشر الذين يعودون إلى مليوني سنة خلت، وزالوا أو انتجوا أشكالاً بشرية أصلية.

لا يشكّل التقطع التطوري، مع ذلك، مشكلة، إذا لم يكن لدينا الطموح في شرح يعتمد مصطلحات الأصول أو الاستمرار. ونجد هذه الغواية، لسوء الحظ، في معظم الدراسات ذات الطابع التطوري، فجميعها يميل إلى كتابة التاريخ المستمر، أو إلى بناء روابط سببية لا تنسجم مع المعطيات المتوافرة حول تنوع تصرّفات أسلاف البشر والشمبانزي. إن ضغط النماذج لا يزال قويا جداً (ومضراً بالتأويلات المحايدة، فقد جرت، مثلاً، الإشادة بهذه الجماعة الحيوانية أو تلك باعتبارها أكثر قدرة على الانجاز كما جرى تفضيل هذا الجنس لأنه أكثر قرباً من البشر). وهناك مثال وحيد: إن الأبحاث الأثرية في مواقع الشمبانزي، والتي قام بها ميركادر (ميركادر وبارتون، ٢٠٠٤ سنة من نشاط موالحوز لدى أشباه البشر)، إلّا أن هذه النتائج تتعرّض لنقد شديد بسبب كسر الجوز لدى أشباه البشر)، إلّا أن هذه النتائج تتعرّض لنقد شديد بسبب الطريقة المستخدمة في تقريب الفن اليدوي للشمبانزي من صناعة الإنسان من مليوني سنة، وكأن الشمبانزي لم تتطور، بل توافقت مع أنموذج، أولي، مسع أنموذج أصلي يمكن تطبيقه، من دون تفكير، على مواقف سابقة. يمنح

الصورة ١. شجرة أنساب القرود



Sources: Lecointre et Le Guyader, 2001.

# الجدول ١ القدرات الفكرية العليا لأشباه البشر

| Ŕ               | K             | K            | X?      | K             | X¿           | _                 | K.              | Х       | Х       | الغواب     |
|-----------------|---------------|--------------|---------|---------------|--------------|-------------------|-----------------|---------|---------|------------|
| ×               | Ŋ             | ? <b>X</b>   | x       | _             | Х            | 1                 | 1               | x       | X       | الدلفين    |
| Ľ               | Ý             | Ą            | Ŋ       | Ą             | ¥            | Ý                 | ķ               | X       | ×       | الكابوشان  |
| ×               | •             | ı            | t       | ×             | ×            | ×                 | Y.              | ×       | ×       |            |
| ı               | ı             | ı            | X       | ×             | ¥            | X                 | Ý               | X       | X       | السفلاة    |
| ×               | ?X            | ×            | ×       | ×             | ×            | ×                 |                 | ×       | ×       | الفوريلا   |
| ×               | 1             | ×            | ×       | ×             | ×            | ×                 | Z.              | ×       | ×       | الشامبانزي |
| ×               | ×             | ×            | ×       | ×             | ×            | ×                 | ×               | ×       | ×       | بَنِ       |
| استعمال الأدوات | تصنيع الأدوات | التقل الفمال | الماكاة | اختبار البقعة | إسناد الرغبة | التقمص و الوجداني | الحداع المناورة | التقدير | التقليد |            |

الموقف التصنيفي، عندئذ، وحده الشرعية (كما في برهان ٩٩٪ من الحمض النووي المشترك) لهذا التقريب: لِمَ يسيطر ما هو جنيني وسلالي على تصرّفات الأشياء أو التاريخ، إلّا أن تكون الغاية إرضاء العلماء الماديين الأكثر خمولاً؟ إن النقاش حول تراتبية العلوم وصفات الشروح (الوحشية والأنسية بخاصّة) لا يزال قائماً، لسوء الحظ (بريماك وبريماك، ١٩٩٤، مسودي، ويتن ولالاند، ١٩٩٨، معافي مقابل إنغولد، ١٩٩٨؛ غيى -إيسكوريت، ١٩٩٤؛ شوڤنيي وجوليان، ٢٠٠٨).

# كيف نقارن؟

لنذكر، في النهاية، هذا السؤال الأخير: «كيف نقارن؟» الذي يحيل إلى تقنيات وأدوات تحليل، فيما هدفنا، يبقى، هنا، بالأحرى، تعريف خطوط السلوك وليس تقديم وصفات مقارنة خاضعة للتغيير وفاقاً لطبيعة المعطيات والتساؤلات.

يستدعي «ماذا نقارن؟» مع ذلك، بعض الملاحظات العامة. لا تُفهم المقارنة، بشكل جيد، إلّا من خلال الإشكالية والمستوى - سواء وضعناها على المستوى الخاصّ أو المستى العام - ودرجة دقة الأشياء أو الظواهر المقارنة، من وجهة نظر القياس الفوتوغرافي، تلك الظواهر والأشياء التي يجب أن تكون من الطبيعة نفسها، والحجم نفسه. وتصبح جميع منهجيات الأنتروپولوجيا المقارنة أو علم النفس المقارن، بعد ذلك، قابلة للاستخدام (من مختلف درجات الواقع لدى لوروا غوران ( Leroi-Gourhan )، أو العمل الإنظمة لدى لومونيه (١٩٧١)، أو نكتفي هنا باختيار تحليل الأنظمة لدى لومونيه (١٩٧٠ ، ۲۰۱۲)، ونكتفي هنا باختيار أمثلة من التقانة الثقافية فقط).

إن الظواهر كافة (الاجتماعية والاقتصادية والفكرية...) التي نأمل في التعبير عنها هي، بالطبع، ظواهر وحالات (تصورات محدّدة في زمن زاي)،

وهي ثمرة للتاريخ الطبيعي والثقافي، أو طبيعية وثقافية. وبقول آخر، وسواء أكنا منفعلين أم فاعلين، فإن البعد التاريخي لكل ظاهرة بيولوجية أو ثقافية، لا يمكن أن يُستبعد سوى لفترة. وحتى إذا نحن فضلنا مقاربة أنتر وپولوجية مقارنة لا تسعى بالضرورة إلى إعادة رسم الثوابت الفاعلة، فإن علينا، بشكل أو بآخر، أن نتحكم بمختلف الحقب الزمانية (للأجناس وذاكرتها وانتاجها) ضمن المقارنة.

يتطلّب فعل المقارنة طرفي مقارنة، أقلّه، يجب أن يعرّفا بدقة قبل العملية. وتتطلّب وحدة المقارنة والفعل الخاصّ بكل طرف مقارن، أيضاً توصيفاً مُسْبقاً.

إذا نحن أشرنا هنا إلى هذا المبدأ الأساسي في علوم المواد التي تدرس أشياء خاملة، فذلك لأن عدم التناظر الطبيعي في علوم الإنسان - بشر من جهة وحيوانات من جهة أخرى - يفرض، عموماً، كل أنواع الإسقاطات الأنتروپولوجية والحيوانية التي تصعب السيطرة عليها. وبسبب الطبائع المميزة للبشر والقرود، فإن مصطلحات المقارنة تُقبل، في الغالب، في عدم تناظرها. وسنضطر لملاحظة أن الانحراف ذا الطابع البشري كامن في جميع الاعمال التي تتعلَّق بالبشر والرئيسات تقريباً، أو حتى برئيسات ورئيسات وفاقاً لدرجة انتمائها للبشر. ومع ذلك، يجب أن نقوِّم هذا الانحراف وندرسه ونستوعبه، وقد عبرنا عنه بطرائق مختلفة.

إذا أخذنا الحركة البشرية مثلاً، وحركة أشباه البشر، يمكننا أن نوجه التساؤلات حول ما يتعلَّق بمن يسير على قدمين وإلى خصوصيته، وإلى تمايزاته الفعّالة، إلخ. وبذلك تتوضح الوقائع من وجهة نظر سلالة البشر، أو على العكس من ذلك أن نقف من وجهة نظر من يسير على أربع ونكشف الخصائص الحركية لهذه الحيوانات، باعتبارها حلولاً تكيّفية تشبه في أصالتها حلول من يسير على قدمين. ويجد الباحث نفسه أمام خيارين إذاً: أن يقارن بالنسبة إلى البشر (الحاليين أو القدماء)، أو أن يقارن من دون طرف ثابت

للمقارنة. وهنا أيضاً، لا يشكِّل الانحراف والطابع البشري مشكلة مطلقاً، إلَّا إذا لم يأخذ في الاعتبار في المقارنة فقط.

إن نقد نزعة البشرية أمر سهل ودارج، إلّا أن تغييراً واضحاً قد حصل، في السنوات العشرين الأخيرة، يظهر اليوم، ضرورة إعادة الإمساك بهذه المسائلة التي أهملت، على مدى نصف قرن من النزعة السلوكية. ونجد، من بين المواقف الأكثر انتشاراً، تلك التي ارتبطت بالدفاع عن قضية حيوانية وطالبت بمعالجة تحترم أولئك وهؤلاء (بورغا، ١٩٩٧؛ جانجين ويلمر، Burgat, Jeangène Wilmer ، ۲۰۰۸)، أو نجد الموقف المنهجي الذي يعتمد البرهان الذي يقول إن الشرح ذا النزعة البشرية (لهذا السلوك أو ذاك)، هو الأكثر شــحاً (وال، ١٩٩٢). وهناك موقف ثالـث أدافع عنه مع ڤيرونيك سرڤَيْ (رينك وسرڤيْ، Renk et Servais) وهو يقوم على استخدام نزعة بشرية (بعد دويت أوجامار, Dewitte et Jamard) ١٩٩٣) ننعتها بالنزعة البشرية «النقدية» أو «المنهجية». إن وجود أكوان سيميائية منفصلة لا تتراكب إلّا بشكل جزئي (بويساك، Bouissac، ۱۹۸۱)، قد دفع ڤيرونيك سرقُيْ إلى تطوير تحليل مع وصف مضاعف للتفاعلات بين الأجناس (بخاصّة الدراسة التي قامت بها حول إسمناد حالات فكرية لكبار القردة وصغارها في حدائق الحيوان، من أجل مشروع «بشر ورئيسات ضمن الأفق» (سرقَى، قيد الصدور). ونستند، إلى مستوى أكثر شمولا، إلى وجود تشابه في الانفعالات أو القدرات الفكرية بين القرود والبشــر. ونتبني، أيضاً، واقعة أننا نحيّد جزءاً من الانحرافات ذات النزعة البشرية (جوليان، ٢٠٠٠) من خلال استجواب الرئيسات، من وجهة نظر أنتروپولوجية، وأن تساؤلاتنا تختلف بوضوح عن تساؤلات عالم الحيوان.

إذا بقيت مسألة الأصالة البشرية مستترة دوماً، وغير مفيدة ربما، فإن قضايا غيرية الكائنات والظواهر وأبعادها تثير، بالمقابل، العديد من المشكلات النظرية والعملية التي لا يعود باستطاعتنا تجاهلها. عندما نقارن

مجتمعين بشريين حاليين، سواء أكنّا علماء اجتماع أم أنتروپولوجيا، وحتى حين يكونا على طرفي نقيض، بسبب نظام الانتاج فيهما مثلاً، وبسبب تنظيمها السياسي أو الرمزي، فإن الفاعلين فيهما، ومهما كان شكلهم الخارجي، يتطابقون تماماً (Homo sapiens sapiens)، ويمتلكون القدرات الجسدية والفكرية نفسها. تقوم المقارنة على الأساس نفسه، وعلى المحور نفسه الذي يمنح الشرعي. وعلى العكس من ذلك، حين تملك الكائنات الخاضعة للمقارنة قدرات مختلفة جداً (حركية وفكرية واجتماعية) فإن الصعوبة في جمعها وتأويل سلوكها تزداد.

يمكن لهذه المشكلة الطبيعية مع ذلك، أن تجد مخرجاً إذا تمت المقارنة من خلال الأسئلة (لا نقارن بشكل مطلق بل من خلال أسئلة علمية خاصة) ومن خلال الموضوعات (بمعنى آخر من خلال أسئلة تعتمد على موضوعات «نصف طبيعية ونصف مصطنعة»، أي موضوعات علمية ومن خلال تصرّفات (تسمح بمقارنة الفعّاليات والتغييرات، وتاريخية الحيوان والإنسان).

### افتتاح

لقد قام تمييز البشر والتقسيم الكبير طبيعة/ ثقافة، على تمايز وجودي، نوعي. ولم يكن بإمكان الرئيسات، بسبب الخصائص المختلفة بين البشر والحيوانات، أن تدخل في حيّز التحليل نفسه. والحيوانات، أن تدخل في المقارنة، أي أن تدخل في حيّز التحليل نفسه. لذلك فقد استخدمت للصد، أي باعتبارها صورة سلبية عن البشر. لقد اغتنت هذه الثنائية، المنهجية أحياناً، بعد ذلك بتمييز متدرّج، حين كان المطلوب تمييز التصرّفات الجديدة التي تختلف عما كان يجري منذ مليوني سنة (إيساك، ١٩٩٨، ١٩٩٨). فقد أصبحنا بشراً بالتدريج. وقد أعاد اللقاء بين علم السلوك الحيواني وعلم ما قبل التاريخ في الستينيات والثمانينيات، الصلة، مع المسلّمة التتابعية الداروينية. فقد تمت، منذ عقود عدة، مقارنة وتسجيل بشر ماقبل التاريخ والرئيسات في تتابعات منطقية لم تتمكن معها السوابق (Para)

شبيه؛ proto: بدائي؛ anté: ما قبل؛ pré: ماقبل) من إخفاء الصعوبات التي نصادفها في عملية التعبير عن التشابهات بين الكائنات. لقد كان لرئيسات «ما قبل الثقافة» أو «بدائيي الثقافة» قيمة أكبر من دون شك من «الثقافيين» الذين ربما نافسوا الخصوصية البشرية: لقد سمحت الأدوات البدائية بالدلالة على البدايات الأقدم، وباختصار مسافات الفهم بين السلالات البشرية وشبه البشرية. لقد استُبعدت هذه المقاربات المفرداتية والإدراكية لحسن الحظ، من خلال ملاحظات علم الرئيسات وعلم النفس، ويقوم انحيازي هنا، على تقدير قيمة هذا الأمر وملاحظة أن مسائل النوعية أو الدرجة لا تحمل سوى أهمية استكشافية محدودة، علينا الآن أن نفتح أطرها الخاصة والزمنية، ونحلل، ضمن هذه الأطر، الكفاءات ونحدد الإنجازات البشرية.

لم يعد لإطار التطور وحيد المسار من سبب للوجود طبعاً، إلّا على مستوى عريض جداً، وتبقى المفاهيم التدريجية أو الدقيقة (غولد، Gould) مسمولية جداً، ولدرجة لا تستطيع معها أن تحتوي تعقيد الأنماط السلوكية وتنوّعها التي نصفها لدى البشر والقرود، ذلك أن هذه الأنماط تعمل على مستويات زمنية أكثر حصرية (أجيال عدة مثلاً). ونفتقد اليوم بشدة نظريات التطور التي تدمج العوامل البيولوجية كما العوامل التاريخية. وإذا قمنا باستعراض تراجعي للسنوات الخمسين الأخيرة، فإننا سنضطر لملاحظة أن أنموذج لوروا-غوران «للحركة والكلام» (لوروا-غوران، ١٩٦٤ - ١٩٦٥)، لا يجد سوى صدى ضعيف في الوقت الراهن. إن أسباب هذا الغياب معقدة ومتنوّعة، غير أن بمقدورنا القول إنها ترتبط بالمنطق المعرفي وبتاريخ العلوم أكثر من ارتباطها بالموضوعات والمعطيات الراهنة.

ما إن نقبل الفروق التاريخية المتوازية التي تقود إلى التجارب الخاصة المختلفة - التي يمكن لبعض مميّزاتها أن تكون متماثلة (مع أصل مسترك) أو متشابهة (من أصول متمايزة) - حتى تظهر تشكيلات أكثر تعقيداً وتنوّعاً مما نتصور. وعلينا ألّا ننسى أنه قد عاشت، في ماضينا، أجناس عدة وأنواع

أيضاً (الإنسان الأسترالي والإنسان الحديث) بل وتعايشت، وأنه ليس هناك مسن تاريخ مؤكّد ضمن بيئة جسدية أو دماغية واحدة، به هناك تواريخ في تشريح متنوّع يجب أن يوصف ويفهم. ولا ننتقل أيضاً من تاريخ بيولوجي حيواني يتبع علم الحيوان لوحده، إلى تاريخ ثقافي بشري يعود إلى الآليات الاجتماعية فقط. نحن نواجه اليوم بشر ما قبل التاريخ الذين يسيرون على قدمين وحرفيين امتلكوا سلوكاً رتيباً، على مدى مئات الملايين من السنين، كما نواجه الشمبانزي التي تسير على أربعة، تلك الحرفية ذات السلوك المتنوّع والتقليدي. هل من الممكن أن تصبح رئيسات اليوم أكثر «تطوراً» من أسلافنا؟ لم لا، ولكن ما أهمية ذلك طالما أن المسألة خادعة ومرتبطة بالطبيعة المقتضبة للمواد المقارنة أو بالمنهجيات المستخدمة أو بالمعارف التي قليلاً ما تنشر.

وبعيداً من المقارنة المتعدّدة الاختصاصات، والتي لن ألح على أهميتها، أود أخيراً أن أثير مسالة الأنظمة الزمنية المحتملة بالنسبة إلى غير البشر أو ما قبل البشر. تستخدم الرئيسات المحرومات من اللغة ذات التمفصل المضاعف (المؤلفة من كلمات وحروف) والأنظمة الرمزية المتجسدة في الأشياء، بالمقابل، أنظمة تواصل معقدة، أو أنها تثبت وجود ذكاء اجتماعي واستراتيجي، كما أنها قادرة أيضاً، على نقل المعارف عبر الأجيال. وتثير مجتمعاتها غير المتجانسة، والتي تعتبر الغيرية فيها رهاناً علمياً أساسياً، أسئلة غير مطروقة تتجاوز الأسئلة الفلسفية المرتبطة بالتمايز البشري (فونتني، غير مطروقة تتجاوز ملاحظة وجود إنسانية متبدلة، مع ذلك، إعادة توصيف أدوات يتطلّب تجاوز ملاحظة وجود إنسانية متبدلة، مع ذلك، إعادة توصيف أدوات تفكيرنا أيضاً، وتجاوز مختلف الأسئلة التي أهملتها المقاربات التجريبية الاستناجية الفرنكو فونية، عموماً.

كيف نوصِّف مجتمعاً حيوانياً أو من ما قبل التاريخ غير قادر على تثبيت ذاكرته الجمعية، إلّا على أساس ما هو معاش مشترك، أو على أساس التأثيرات الأولية أو دعائم الذاكرة المعرّضة للزوال، ذلك المجتمع الذي لا

يملك إمكانية النطق بالكلمات أو القص؟ إنها أولاً حالة مجتمعات الصيادين - القطافين للعصر الحجري القديم. ما الذي تعنيه تجربة الزمن، عندئذ، لدى هذه الكائنات الواعية من حيث المبدأ، والتي تختلف، مع ذلك، عنا.

سأترك هذه الأسئلة معلّقة، غير أنني سأقول، بشكل أكثر شمولية، إن النظرة الاسترجاعية التي نسقطها على أسلافنا من ما قبل التاريخ، وعلى الرئيسات لا يمكن أن تكون مفيدة، إلّا إذا حرّكنا القدرات التذكُّرية للمجموعات التي ندرسها. إن مفاهيمنا البشرية عن الزمن (التي تتطلّب التفكير الجماعي بالماضي والحاضر والمستقبل)، تندرج في التجارب المتعارضة، وفاقاً للتقاليد والبنى الاجتماعية والقدرات على التواصل وفاقاً للجنس الحاضر. وكما استطعت القيام بذلك، في الماضي، بخصوص الأنظمة التقنية لدى الشمبانزي (جوليان القيام بذلك، في الماضي، بخصوص الأنظمة التقنية لدى الشمبانزي (جوليان التصوّرات الاجتماعية التي استطعنا الوصول إليها، من خلال التصرّفات أو تجارب الحياة كانت حاسمة. ومن المناسب، من الآن فصاعداً، الربط بين التصوّر الاجتماعي والذاكرة الجماعية والتصرّفات التقليدية، قدر المستطاع.

تتعلّق المسألة التالية إذاً بفهم كيف يمكن للأجناس ذات القدرات والبنى السلوكية المختلفة جداً أن تتفاعل، وكيف تفاعلت في الماضي. كيف لعوامل سيميائية، على هذه الدرجة من الاختلاف، مثل عالم البشر أو القرود أشباه البشر أو الشمبانزي أو القرود الكلبية مثلاً، أن تتمكّن من العمل معاً؟ أي نظريات عن الفكر أو المادة يمكن أن تعمل لمصلحة تفاعل دائم بين هذه الكائنات التي نعرف أنها تتفاعل بكل تأكيد؟ لا أحد يستطيع حقاً، ونتيجة لعينات أبحاث متعددة الاختصاص ومتقدّمة، في البيئة الطبيعية،، الإجابة عن هذه الأسئلة مول عوالم متقاطعة وتواريخ مشتركة. وبعد هذه العوالم المنفصلة التي عرضنا لها، يبقى هذا القطاع من التبادلات المشتركة، إذن وأيضاً (في إطار الاستعارة والتجديد، إلخ) بحاجة واسعة إلى الاستكشاف والتحديد.

حين اكتشفت، في أراضي الشمبانزي عام ١٩٩٠، وفي ساحل العاج،

وفي حالات عديدة، الصناعات اليدوية البشرية المستخدمة بشكل عفوي من جانب أشباه البشر، أثيرت بوضوح وقوة ودقة، قضية الأشياء والاستعمالات والمهارات وكذلك مسألة الدلالات بالنسبة إلى الحيوانات. وهي تستحق، بالطبع، مقالة أخرى، حول التوظيف الاجتماعي للأحداث والزمن لدى غير البشر. غير أن هذه قضية أخرى.

# المراجع

- Asquith Pamela, 2000, «Negociating science: internationalization and japanese primatology», dans Shirley C. Strum, Linda M. Fedigan (eds.), *Primates Encounters. Models of Science, Gender and Society*, Chicago, The University of Chicago Press, p. 165-183.
- BACKWELL Lucinda et D'Errico Francesco, 2001, «Evidence of termite foraging by Swartkrans early hominid bone tools», Proceedings of the National Academy of Sciences, 98 (4), p. 1358-1363.
- Bateson Gregory, 1955, «The Message "this is play"», dans Bertram Schaffner (ed.), *Transactions of the Second Conference on Group Processes*, New York, Columbia University, p. 145-241.
- Bekoff Marc, 1998, Animal Play. Evolutionary, Comparative, and Ecological Perspectives, Cambridge, Cambridge University Press.
- Berthoz Alain et Jorland Gérard, 2004, L'empathie, Paris, Odile Jacob.
- Boesch-Achermann Hedwige et Boesch Christophe, 1994, «Hominization in the rainforest: The chimpanzee's piece of the puzzle», *Evolutionary Anthropology*, 3 (1), p. 9-16.
- Boesch Christophe et Tomasello Michael, 1998, «Chimpanzee and human cultures», Current Anthropology, 39, p. 591-614.
- Bouissac Paul, 1981, «In what sense is a circus animal performing?», dans Thomas A. Sebeok et Robert Rosenthal (eds.), Annals of the New York Academy of Science, 364: «The clever Hans phenomenon: Communication with Horses, Whales, Apes and People», p. 18-25.
- Burgat Florence, 1997, Animal mon prochain, Paris, Odile Jacob.
- CHEVEIGNÉ Suzanne DE et JOULIAN Frédéric, 2008, «Internalités et externalités des natures de l'homme», *Techniques & Culture*, 50: «Les natures de l'homme», p. 10-15.
- Conférence Delwart, 2001, «Dominance-domination/coopé-

- ration-réciprocité. A dialogue between anthropologists and ethologists», Luc De Heusch et Francine Rozenfeld (coord.), Fondation Jean-Marie Delwart, Louvain-la-Neuve, Belgique.
- COPPENS Yves, 1994, «East Side Story: The origin of human-kind», Scientific American, 270 (5), p. 88-95.
- DE HEUSCH Luc, 1963, «Réflexions ethnologiques sur la technique», Les Temps modernes, 211, p. 1022-1037.
- 2001, «Ethnologie, éthologie», *Réseaux*, 91-93: «Nature et culture: source d'une pensée nouvelle?», p. 11-16.
- Delfour Fabienne et Dubois Michel-Jean (eds), 2005, Autour de l'éthologie et de la cognition animale, Lyon, Arci, Presses universitaires de Lyon (coll. «Éthologie et psychologie des communications»).
- DETIENNE Marcel, 2000, Comparer l'incomparable, Paris, Seuil, (coll. «La librairie du xxe siècle »).
- Dewitte Jacques, 1993, «La donation première de l'apparence. De l'anti-utilitarisme dans le monde animal selon A. Portmann», dans MAUSS, Ce que donner veut dire. Don et intérêt, Paris, La Découverte (coll. «Textes à l'appui»), p. 20-32.
- Ducros Albert, Ducros Jacqueline et Joulian Frédéric (eds.), 1998, La culture est-elle naturelle? Histoire, épistémologie et applications récentes du concept de culture, Paris, Errance (coll. «Hespérides»).
- EIBL-EIBESFELDT Irenaüs, 1989, *Human ethology*, New York, Aldine de Gruyter.
- Foley Robert, 1991, «Introduction: Investigating the origins of human behaviour», *The Origins of Human Behaviour. One World Archaeology*, Londres, Unwin Hyman, p. 1-11.
- FONTENAY Élisabeth DE, 1998, Le silence des bêtes. La philosophie à l'épreuve de l'animalité, Paris, Fayard.
- From Animals to Animats, 1990-2010, The International Conferences on Simulation of Adaptive Behavior, publiées dans la revue Adaptive Behavior. Disponible en ligne: http://adb.sagepub.com (consulté en septembre 2012).
- GODELIER Maurice, 1984, L'idéel et le matériel. Pensée, économies, sociétés, Paris, Fayard.
- 1998, «Quelles cultures pour quels primates, définition faible ou définition forte de la culture?», dans Albert Ducros, Jacqueline Ducros et Frédéric Joulian (eds.), p. 217-222.
- GOULD Stephen J., 2002, The Structure of Evolutionary Theory, Harvard, Belknap.
- Guille-Escuret Georges, 1994, Le décalage humain. Le fait social dans l'évolution, Paris, Kimé (coll. «Anthropologies»).
- -- 2008, «Le syndrome Micromégas. Les glissières du rapport

- 2008, «Le syndrome Micromégas. Les glissières du rapport nature/culture: l'exemple du cannibalisme», *Techniques & Culture*, 50: «Les natures de l'homme», p. 182-205.
- Hartog François, 2003, Régimes d'historicité. Présentisme et expériences du temps, Paris, Seuil (coll. «La librairie du xx1º siècle»).
- HASLAM Michael, 2012, «Towards a prehistory of primates», Antiquity, 8, p. 299-315.
- Huizinga Johan, 1951, Homo ludens. Essai sur la fonction sociale du jeu, trad. par Cécile Seresia, préf. de Johannes Tielrooy, Paris. Gallimard.
- Iснікама Mitsuo, 2011, «Anthropologies japonaises en Afrique», Techniques & Culture, 57: «Geste et matière», p. 120-141.
- INGOLD Tim, 1994, «Introduction to culture», dans Companion Encyclopedia of Anthropology, Londres, Routledge, p. 329-349.
- 1998, «Comment to: Chimpanzee and human cultures», dans Christophe Boesch et Michael Tomasello, Current Anthropology, 39, p. 591-614.
- Isaac Glynn, 1981, «Stone age visiting cards: Approaches to the study of early land-use patterns», dans Ian Hodder, Glynn Isaac et Norman Hammond (eds.), Patterns of the Past. Studies in Honor of D. Clarke, Cambridge, Cambridge University Press, p. 131-155.
- 1989, «Cutting and carying: Archaeologically emergence of the genus Homo», dans John R. Durant (ed.), Human Origins, Oxford, Clarendon Press, p. 106-122.
- Jamard Jean-Luc, 1994, «Trop humains? L'anthropomorphisme méthodologique: éthologie animale, IA... anthropologie», Techniques & Culture, 23-24: «Cultures de bêtes... Outils qui pensent?», p. 159-218.
- Jeangène Vilmer Jean-Baptiste, 2008, Éthique animale, préf. de Peter Singer, Paris, Puf (coll. «Éthique et philosophie morale»).
- Joulian Frédéric, 1994, «Peut-on parler d'un système technique chimpanzé? Primatologie et archéologie comparées», dans Bruno Latour et Pierre Lemonnier (eds.), De la préhistoire aux missiles balistiques: l'intelligence sociale des techniques, Paris, La Découverte (coll. «Recherches»), p. 45-64.
- 1996, «Comparing chimpanzee and early hominid techniques: Some contributions to cultural and cognitive questions», dans Paul A. Mellars et Kathleen R. Gibson (eds.), Modelling the early human mind, Cambridge, McDonald Institute for Archaeological Research, p. 173-189.
- 1998, «Hominization and apes: an unatural kinship. Genes

- and humanity's past: A renewed dialogue », Diogenes, 180, p. 73-96.
- 1999, «Observer les primates dans la nature. Réflexion anthropologique autour de l'habituation», *Gradbiva*, 25: «Observer l'animal», p. 79-91.
- 2000, «Techniques du corps et traditions chimpanzières», *Terrain*, 34: «Les animaux pensent-ils?», p. 37-54.
- 2009, «Non-human primates», dans Gil Bartholeyns et Pierre-Olivier Dittmar (eds.), Adam et l'astragale. Essais d'anthropologie et d'histoire sur les limites de l'humain, préf. de Jean-Claude Schmitt, Paris, Éditions de la MSH, p. 325-336.
- 2011, «Du Japon et d'ailleurs», Techniques & Culture, 57: «Geste et matière», p. 6-13.
- Kawaï Masao, 1965, «Newly acquired precultural behavior of the natural troop of Japanese monkeys on Koshima island», *Primates*, 6, p. 1-30.
- LECOINTRE Guillaume et LE GUYADER Hervé, 2001, Classification phylogénétique du vivant, Paris, Belin.
- Lemonnier Pierre, 2010 [1983], «L'étude des systèmes techniques», *Techniques & Culture*, 54-55: «Cultures matérielles», p. 46-48.
- Lenclud Gérard, 2000, «Et si un lion pouvait parler... Enquêtes sur l'esprit animal», *Terrain*, 34: «Les animaux pensentils?», p. 5-22.
- Leroi-Gourhan André, 1964-1965, Le geste et la parole, 2 vol., Paris, Albin Michel.
- 1971-1973, Évolution et techniques, 2 vol., Paris, Albin Michel.
- Lévi-Strauss Claude, 1961, Race et histoire, Paris, Gonthier.
- 1973, Anthropologie structurale II, Paris, Plon.
- Martinelli Bruno, 1988, «Après Leroi-Gourhan: les chemins de la technologie», dans André Leroi-Gourhan ou les voies de l'homme, actes du colloque CNRS, mars 1987, Paris, Albin Michel, p. 60-89.
- Mercader Julio, Barton Huw et al., 2007, «4300 year old chimpanzee sites and the origin of percussive stone technology», Proceedings of the National Academy of Sciences, 104, p. 3043-3048.
- Mesoudi Alex, Whiten Andrew et Laland Kevin N., 2006, «Toward a unified science of cultural evolution», Behavioral and Brain Sciences, 29 (4), p. 329-347.
- MITCHELL Robert W. (ed.), 2002, Pretending and Imagination in Animals and Children, Cambridge, Cambridge University Press.
- Moreau M., 2009, Les chimpanzés jouent-ils le jeu? Étude anthropologique des interactions ludiques chez des primates non humains

- captifs, mémoire de master de l'EHESS, sous la dir. de Frédéric Joulian (dactyl.).
- MORIN Edgar, 1973, Le paradigme perdu: la nature humaine, Paris, Seuil.
- Morin Edgar et Piattelli-Palmarini Massimo (eds.), 1974, L'unité de l'homme I. Le primate et l'homme, colloque de la Fondation Royaumont, Paris, Seuil.
- NAKAMURA Michio et Nishida Toshisada, 2006, «Subtle behavioral variation in wild chimpanzees, with special reference to Imanishi's concept of kaluchua», *Primates*, 47, p. 35-42.
- Palagi Elisabetta, Cordoni Giada et Borgognini Tarli Silvana, 2004, «Immediate and delayed benefits of play behaviour: New evidence from chimpanzees (*Pan troglodytes*) », Ethology, 110 (12), p. 949-962.
- PREMACK David et PREMACK Anne, 1994, «Why animals have neither culture nor history», dans Tim Ingold (ed.), Companion Encyclopedia of Anthropology, Londres, Routledge, p. 350-365.
- RENCK Jean-Luc et Servais Véronique, 2002, L'éthologie. Histoire naturelle du comportement, Paris, Seuil (coll. « Points Sciences »).
- Schaeffer Jean-Marie, 2007, La fin de l'exception humaine, Paris, Gallimard (coll. «NRF Essais»).
- SEPT Jeanne, 1992, «Was there no place like home? A new perspective on early hominid sites from the mapping of chimpanzees nests», Current Anthropology, 33 (2), p. 187-207.
- Servais Véronique, à paraître, «Dialogues avec les singes. Émotion, communication et attribution d'états mentaux dans des interactions visiteurs/primates en zoo», dans Frédéric Joulian (ed.), Hommes et primates en perspective, Paris, Éditions de la MSH.
- SHUMAKER Robert, WALKUP Kristina et BECK Benjamin, 2011, Animal Tool Behavior. The Use and Manufacture of Tools by Animals, Baltimore, The Johns Hopkins University Press.
- Suddendorf Thomas et Whiten Andrew, 2001, «Mental evolution and development: evidence for secondary representation in children, great apes and other animals», *Psychological Bulletin*, 127, p. 629-650.
- Taylor Anne-Christine, 2002, «Invariants et variabilité en anthropologie», dans Jacques Lautrey, Bernard Mazoyer et Paul Van Geert (eds.), Invariants et variabilités dans les sciences cognitives, Paris, Éditions de la MSH (coll. «Cognitique»), p. 269-287.
- Testart Alain, 2011, «Les modèles biologiques sont-ils utiles pour penser l'évolution des sociétés?», *Préhistoires méditer-ranéennes*, 2. Disponible en ligne: www.revues.org (consulté en septembre 2012).

- Tomasello Michael et Call Josep, 1997, *Primate Cognition*, New York, Oxford University Press.
- VAUCLAIR Jacques, 1998, L'homme et le singe. Psychologie comparée, Paris, Flammarion (coll. «Dominos»).
- VISALBERGHI Elisabetta, Addressi Elsa et al., 2009, «Selection of effective stone tools by wild bearded capuchin monkeys», Current Biology, 19, p. 213-217.
- WAAL Frans DE, 1992, De la réconciliation chez les primates, trad. par Marianne Robert, Paris, Flammarion.
- 1996, «L'activité sexuelle pacificatrice des bonobos», *Pour la science*, 211, p. 70-77.
- Zattoni Millano Marja et Auraujo Monteijo-Filho Emygdio, 2009, «Predation on small mammals by capuchin monkeys, *Cebus cay*», *Neotropical Primates*, 16 (2), p. 78-80.

# پاولو ناپولي Paolo Napoli

# القانون والتاريخ والمقارنة

من الصعب تجاوز عدد ما من التوضيحات الأولية، في عملية تأطير موضوعة النزعة المقارنة القانونية ضمن منظور تاريخي. علينا، في الواقع، التساؤل أولاً في ما إذا كانت المقارنة تمثّل بالنسبة إلى القانون ضبطاً محدّداً لمنهجية رجل القانون، وتوسّعاً في رؤيته لجغرافيا المعايير، لمصلحة موقف تاريخي محدّد، أو في ما إذا كانت هذه المقارنة لا تعبّر، بالأحرى، عن افتراض أساسي في نظرية المعرفة تفرض نفسها ضمن طبقة زمنية أعمق، وكذلك بنيوية، بالرغم من طبيعتها التاريخية. وبكلام آخر، هل تظهر المقارنة، في زمن قريب إلى حدما، على أنها طريقة جديدة في تصوّر عالم القانون، أم إنها ترافق، بالضرورة، القانون نفسه، بعيداً من الظروف الخاصّة التي تؤرخ لولادة العلم الذي نسميه «القانون المقارن»، بدءاً من النصف الثاني من القرن التاسع عشر. وفي كل الأحوال، هل تستخدم المقارنة، بشكل عام، في بناء الهويات والفروق - بين الحالات المحدّدة الملموسة أولاً، ثم بين التشريعات والأنظمة القانونية الوطنية، القريبة والبعيدة، وبين نماذج تدوين القوانين وأحكام القضاء (case law) وضمن القوانين المدوّنة وبين النسب الروماني الجرماني ونظيره الروماني الفرنسي، ضمن القوانين المدوّنة؟ وكذلك، هل تستخدم المقارنة، باعتبارها عملية عقلية، في المقاربة بين «حالات» تستخرج منها، من خلال الاستنتاج، المبادئ، وفاقاً للفكرة التبي ترى أن التقدّم الفكري يتمظهر، بالأحرى وقبل كل شيء، في مجال الحقوق من خلال التعميم؟ أم إن المقارنة قد تسمح بإبعاد القانون عن منطق القياس وتأثير التقنيات القانونية وانتقالها التي تنبع جميعها من تصوّر ثنائي بين الشيء نفسه والآخر؟ هل المقارنة هي المنهج الذي يخدمنا في ترتيب الأنظمة القانونية في علاقاتها بعضها ببعض، وفي قياس التوافقات والاختلافات، ما يسعى وراء الدقة والمعايرة في مقاربة المؤسسات والموضوعات المحدّدة؟ ألا تحمل، بعيداً من ذلك، مشروعاً مستحيلاً، أي مشروع وحدة القانون - كما حلم بذلك رجال القانون، في بداية القرن العشرين، وكما يوشك، اليوم، أن يخشاه المدافعون عن الأوطان الصغرى - عندما تقارب لعبة التوافقات والتشوّهات درجة الصفر؟

نجد أنفسا أمام مقارنة تدعي أنها تشكّل مدخلاً افتتاحياً إلى عالم القانون، مع مثل هذه النزعة المقارنة الراغبة في السعي «أولاً»، إلى وحدة مفقودة في الأصل، من خلال إضفاء دقة متناهية على فن تميين ما هو قريب منا وما سبقنا. لم يعد المقصود، ببساطة، ردّة الفعل الشَرطي للهوية، خاصّة بالجدلية المعرفية للمؤرخ أو رجل القانون، ولا بأداة دقيقة في الجغرافيا السياسية للأمبراطوريات، حيث تتحرّك النزعات الاستعمارية القديمة والحالية خلف قناع الاكتشاف وحماية الثقافات الأخرى. تطالب المقارنة، من الآن فصاعداً، بدور مؤسس، دور «في المراحل التحضيرية»، في الفهم المعاصر للقانون. ويثير هذا الطموح الساذج والغريب على السوء، اعتراضاً مباشراً: إن الطريقة الوحيدة التي نستطيع أن نختبر فيها وحدة النظام الذي كان قد انتثر ضمن سلسلة من الظواهر التاريخية والجغرافية، تتم من خلال صوغ فكرتها العامة – المنظمة وفاقاً لقول كانبط. وإنه لمن الصعوبة بمكان تصوّر نظرة ما، تتركّز على الذات البشرية، قادرة على القيام بهذا الدور، بالرغم من أن بلاغة حقوق الإنسان، في كل صيغها، لا تكف عن التطلع إلى ذلك.

تتكفّل العرَضيّة بقدَر القانون الحديث، إذ يرجع إليها كل ما هو غير حتمي وغير مستحيل، ونستعير بذلك تعريف أرسطو الشهير «لحدود الإمكانات البشرية» (endechomenon)(). إذا كانت الوحدة ممكنة من أجل تنظيم هذه العرَضية المعيارية، أقله، فلا يجوز أن نبحث عنها من جانب الإنسان، بخاصة إذا كانت أولية هذا الإنسان معرّضة اليوم لمنافسة الطبيعة باعتبارها موضوعاً قانونياً (هيرميت، Hermitte، ٢٠١١). ينتهي هذا الأمر بتفضيل أنموذج أنترو يولوجي خاصّ جداً ومرتبط بالحضارة الغربية، فيما قد يكون بالإمكان إعادة رسم وحدة القانون، بالفعل، انطلاقاً من الممارسة العملية.

# البدايات الوسيطية

لقد ارتبطت المقارنة طويلاً باستدلالات رجال القانون وطرائق عملهم المملموسة، سواء أكانوا أكاديميين أم مهنيين، وذلك قبل أن تحتلّ مكاناً ضمن اختصاصات علىم القانون بصفتها اختراعاً حديثاً (٢٠٠٠). ويكفي أن نفكر في الاختراع الوسيطي لما سمي «القانون العام» – وهذا حدث يستحق أن نستعيد أهميته التاريخية الحقيقية، بالعودة إلى ما وراء الاختلافات الإيديولوجية التي لا يزال يخضع لها. تتمثّل كل الممارسة العملية والعلمية لدكاترة القانون الذيبن تم تكوينهم في الجامعة، انطلاقاً من القرن الثاني عشر، في إعادة اكتشاف التراث الثقافي والفكري للقانون الروماني، الدي بدا أنه قد غاب عن الثقافة الغربية. وفي الوقت نفسه الذي بدا فيه هذا القانون وكأنه مخزن معارف ثمينة صنع من أجل شحذ البراعة التشريعية لمثقفين دُربوا على الفنون معارف ثمينة الثلاثية (القواعد، البلاغة، الجدل)، والرباعية (الحساب الليبرالية الكلاسيكية الثلاثية (القواعد، البلاغة، الجدل)، والرباعية (الحساب والموسيقي والهندسة والفلك، في العصر الوسيط)، فإنه قد استخدم في حياته الثانية، أداة رائعة جرى العمل على تكيفها مع ضرورات اجتماعية وسياسية

<sup>(</sup>۱) يحيل لومان ( Luhman) (۱۹۹۲) ف ۳) إلى موقف حركة دراسات نقد التشريع (Critical) ( التشريع (۱۹۹۲) و ( ۱۹۸۲): "إن legal studies) ، ص ۱۹۸۸): "إن الرسالة الأكثر إضراراً بتاريخ القانون هي رسالة العرّضية».

<sup>(</sup>٢) لقد اجتمع رجال القانون، من كل أنحاء أوروبا (مؤتمر، ١٩٠٠) من أجل أول مؤتمر للقانون المقارَن عقد في باريس عام ١٩٠٠.

خاصّة بالعصر الذي عاش فيه علماء القانون الذين درسوا في مدرسة بولونيا (Bologne)، ثم في جامعات إيطالية أخرى، في الشمال والجنوب أو في وسط فرنسا. إن تأويل المدوّنة القانونية (Corpus Juris) - المؤلفة من الملخصات القانونية (Institutes) والنظام والمجموعة القانونية (Digeste)، أوالفقه الروماني (Pandectes) - قيد اعتمد المنهاج الجدلي («نعم ولا» لأبيلار (Abélard)، وقامت الصورة المنطقية للتمييز بدور حاسم، ليس من أجل بناء معنى النص وحسب، بل من أجل تناغمه مع السياق المعياري والاجتماعي الذي نأمل أن يندمج فيه النص الخاضع للتأويل. لقد كان الجيل الأول من رجال القانون الذين بر زوا ضمن هذا المشهروع التفسيري يُعرفون بالشارحين الذين اضطروا، إلى القيام بمقارنة المادة النَّصية في سمعيهم للوصول إلى مضمون المصادر المخطوطة. لقد كانت تلك الطريقة الوحيدة أمامهم كي يستخرجوا القواعد (Regulae)، ذلك أن «قواعد القانون» لا تقدّم شيئاً سوى عرض دقيق تركيبي لهذا العمل الأولي في المطابقة. ويكون القانون المدني الروماني، الذي نقله إلينا العصر الوسيط، بهذا المعنبي قانوناً مقارناً، حتى منذ و لادته. وبسبب خضوع هذا القانون للتناغم المفهومي الذي يهدف إلى تطهير النسق من تناقضاته، فقد ارتبط بهذا التركيب الخاصّ الذي نطلق عليه اسم التقريرية القانونية (ڤييَكر، ١٩٦٧، ف٣، Wieacker) وقوامها الحقيقة والسلطة. لقد أعاد منطق الشارحين اكتشاف الطرق الكلاسيكية للمنهج الداعي إلى التمسك الشديدبالتعاليم التقليدية حين استعانت بالاستدلال بالتمثيل وتهدف إلى تحديد معنى حالة خاصة من خلال ربطها بحالات مشابهة(١١)، وذلك إلى جانب استعانتها بالعمليات التحليلية التي تسمح بتفكيك النص. لقد اختارت

<sup>(</sup>۱) يشارك اللاهوت والقانون مع المنهج النشط والمكروه من أصحاب النزعة الإنسانية الفرنسية من المدافعين عن الفقه الإنساني النزعة المسمى (Mos gallicus) التي تقوم على صورة مثل الاختيار (قراءة فقرة واختيار أفضل نسخها) والتقسيم (تجزئة المشكلة وصياغة المثال) والتعميم بالمقارنة والتمييز والتفخيم والتحديد من أجل حل الاعتراضات (كالاسو، Calasso، 1908).

النزعة التقريرية الوسيطية التقارب بين الحالات من أجل بناء النظام. وهذا ما يميّز هذه النزعة التقريرية، بوضوح، عن الاجتهادات القانونية الرومانية الكلاسيكية والتي ييبقى اهتمامها بالقواعد محصوراً ضمن نطاق الذمامة أو المماحكة (علم القضايا الضميرية (casuistique)، من دون أن تضيف إليها أي طموح متعلّق في البنيان المفاهيمي. لقد شبعت عادة تجريد موقف أنموذجي انطلاقاً من مظهر مادي لحالة خاصّة، بدرجة كبيرة، فن المقارنة الذي يقوم على النظر إلى «الحالة» كمصدر مفيد من أجل الممارسة العملية، بدل النظر إليها كفقرة عَرضية محكومة بالذوبان في الوحدة الأعلى المتكونة من المفهوم والنسق، من خلال استدلال رجل القانون.

أوضح القسم الأكثر أصالة من علم التأريخ الحديث جميع حدود الذمامة التابعة للمعرفة «الفكرية»، كما أوضح أيضاً أن ما من ضرورة في أن تقود «مقارنة» الحالات إلى حل وسط بين واقع سابق وموقف جديد. وفي اتجاه عكسي لاتجاه الرؤية الكلاسيكية الوجلة التي تعتبر المقارنة وسيلة بسيطة في يد قاعدة القانون، من أجل السيطرة على الحيّز القانوني، تستطيع مراسية (Praxis) رجال القانون تحريك «الحالة» بطريقة مختلفة جذرياً، من خلال تفضيل قوة الحلول الاستثنائية التي تستقر، بعد ذلك، ضمن العمل الدائم للمعيار. إن المقارنة التي تغذي تحليل الذمامة لا تحتفي بفضائل التجريد المعتدل، والإزاحات التدريجة، وتكيف المعتدل للسابق مع الحالة الجديدة. ويُقلب هنا الاعتدال والمقدار الصحيح والتوازن، رأساً على عقب: هذه القيم الموجِّهة للبروتوكول المقارني، ذلك أن الحالة القصوى تحكم، هنا بالأحرى، ومن الآن فصاعداً، العمليات الفكرية التي تسمح بتحديد الحالة العادية (۱). تفسَّر هذه الإمكانية، على مستوى التقنية القانونية الصرف،

<sup>(</sup>۱) لقد عبّريان توما (Yan Thomas) عن عمل الحالة القصوى هذا كنموذج معياري. ويفضل مثاله استخداماً تطورياً ومفتوحاً للذمامة، على العكس تماماً من الانغلاق المنهجي الذي سيطر عليها من جانب الفكر التقريري الذي بدأ بــساڤيني (Savigny) في القرن التاسم عشر. فإذا اختارت الأولى صيغة السرد، اعتمدت الثانية شكل البحث؛ وتجد الأولى سبب

من خلال شبكة الإحالات والمحاكاة ومترتبات المجاز المرسل، والادعاءات حول أسانيد ذات مصدر روماني للتساؤلات الوسيطية. يرسم رجال القانون، في الواقع، نصّاً ناظماً معيارياً حقيقياً تغنيه، بخاصّة، قدرة المترجمين على إخراج المخطّط الناظم الذي يعدّ من أجل مؤسسة محدَّدة من السياق، بغية نقله ليطبّق على أوضاع غير مسبوقة، وليس بتعدّدية المستويات الاستنتاجية فقط – بيان القاعدة، والتعليق، والادعاء وتأويل النصوص المدعاة. وتشكل المحاكاة الدعامة الحقيقية للمقارنة في نهج الذمامة المصممة على هذا المنوال. إنها تحقّق، في الوقت نفسه، مرونة القانون، ذلك أن ميل التقنية إلى الهجرة من سياق إلى آخر مرتبط جداً باستخدام هذه الصور المنطقية.

وعلينا ألّا نهمل، مع ذلك، النفور الذي توحي به الذمامة تجاه كل فكر تقريري. وتعتبر مخيلتها الغزيرة على أنها نزعة تجريبية أولية. أما استخدمها للمحاكاة، فيبدو غير صائب ومضراً ببناء نهج استنتاجي صارم قادر على استقاق القاعدة الخاصة من مبادئ عامة. إن هذه الإدانة للذمامة وهذا الرفض لها، يطعن في النهاية، بجدوى المقارنة نفسها كمصدر للمعرفة القانونية. إن تاريخ المعيارية مليء بموقف عدم فهم من هذا الطراز، أي مواقف تنشأ من النزاع بين رؤية داخلية للقانون، هي الخاصية الحصرية للعلم الحقوقي، ورؤية متأثرة بالعلوم التاريخية والاجتماعية، التي يفرض من أجلها مقاربة استقرائية في معرفة المعايير. ما من شك في أن الانقلاب المنهجي، الذي قام به ساڤيني في معرفة القانون المدني الروماني، يمثل حادثة رئيسة بهذا المعنى. ومع ذلك، يمكننا أن نكشف، ومنذ القرن الثامن عشر، مواقف ذات المعنى. ومع ذلك، يمكننا أن نكشف، ومنذ القرن الثامن عشر، مواقف ذات القانون الحاص، القانون الحقيقي الوحيد. ويتمظهر التعارض بين منهج تقريري، ومنهج تقريري في ميدان آخر معياري، إنه ميدان الإدارة - بالرغم تجريبي، ومنهج تقريري في ميدان آخر معياري، إنه ميدان الإدارة - بالرغم

وجودها في التمظهرات العديدة للتقنية، وفي صيغها المتجــددة دوماً، فيما تراه الأخرى،
 دوماً، في تأكيد وجود تماثل مفهومي صالح مقرة صلاحيته مُسْبقاً.

من أنه لا يزال غير معرّف بعد، بنحو رسمي أنه «قانون». لا يمكن لأي تقريب أن يكون أكثر إثارة للاستغراب، في هذا الميدان، من تقريب ممثلي عالمَين إداريين، العالم الفرنســي والعالم الألماني، اللذين عليهما أن يكتشفا تبادلياً، أنهما غير متفاهمين في ما بينهما، ضمن واقعة المقارنة نفسها. وينتج عدم الفهم هذا من تنوّع الطرائق المعرفية المستخدمة من أجل فهم عالم معايير محروم من الإطار العلمي الذي أنشــأه القانــون الروماني، على مدى قرون. تقوم ردّة فعل ألمانيا على هذا العائق العتيق من خلال إنشاء علم الإدارة. إنه جهــد تعليمي عملاق قامت به الجامعات من أجل التكوين العلمي للموظفين الأكفاء. يجب أن يبين هذا العلم، باعتباره معرفة علمية، بعض الحقائق من خلال استخراجها من مبادئ أساسية. ويصبح هذا النوع من المعارف، بسرعة، تراثاً ضرورياً من أجل تأهيل الموظفين الإداريين؛ وتعتبر القواعد المعتمدة صالحة بالقدر الذي تكون فيه مهيأة بشكل علمي، وليس لأنها طُبِّقت بشكل تجريبسي. ويُطعن في صلاحية المنهج الإحصائسي واللجوء إلى المحاكاة في أثناء السبجال الصاخب جداً بين أنصار هذا العلم و«التجريبيين العاديين». يجب أن يستبعد ما هو تقريبي و «غير المتوقّع» لأنهما يعتمدان على الحيلة بــدل الاعتماد على القاعدة الموضوعية والثابتــة. إن قول ف (Wolff)، بصفته مكملاً للايبنتز، ومن خلال تصوّره العقلّاني بني منهجاً عاماً يصلح لكل العلوم -معتماداً في ذلك على الشرح المنطقي الاستنتاجي-، قد فرض نفسه في المجال شبه القانوني للإدارة. إن هذه النزعة «التقريرية»، العصية بنحو منهجي على الاستدلال، حالة بحالة، والتقريب الاستنتاجي تستبق إذاً النزعة التقريرية التي كانت قد تطوّرت بامتياز، في المجال القانوني، مجال القانون المدني، بعد عدة عقود. لقد بدا الارتباك على الفرنسيين في مواجهة الطرز المعمارية التي طورها علماء الإدارة الألمان (Caméraliste)، فقد منعهم منهجهم الخاص، الذي يسمعي، على النقيض، إلى الوصول بطريقة استقرائية إلى موقف عام من إدراك إنشاءات معيارية محدّدة مُسْبقاً، ومن مقارنتها، في النتيجة. ومن وجهة النظر هذه، يمثّل التقييم الذي قدّمه الاقتصادي دوپون دو نومور Dupont de (Grundsätze / مبادئ علم السياسة / Nemours (Von Justi) لترجمة الفرنسية لكتاب مبادئ علم السياسة / Nemours (روزنامات المواطن به المؤلّف عالِم الإدارة فون جوستي (Les Éphémérides du citoyen / ۱۷٦۹)، يمثّل كتاباً مرشداً في علم اجتماعي للمعايير، وإفادة باستحالة المقارنة الجوهرية بين الذمامة والتقريرية (ناپولي ۲۰۰۳، ص ۲۷۶ وما يليها). ليست مصادفة إذا إذا فرضت حاجة توضيح هذا المبدأ المعرفي نفسها بشكل حاسم (۱)، نحو عام فرضت حاجة توضيح هذا المبدأ المعرفي نفسها بشكل حاسم (۱)، نفسه.

ولكن لنعد إلى الحقبة الوسيطية. فهناك عنصر آخر يجب أن يحظى باهتمامنا. إن وجود المقارنة في صلب تشكّل العلم القانوني العابر للأمم يعود ، أيضاً، إلى الدور الحاسم الذي قامت به الحقوق الكاثوليكية، المرتبطة بالدراسات المدنية اللصيقة بمصنفات قوانين جوستينيان. تنشأ المدوّنة الحقوقية الكاثوليكية (corpus juris canonici) المتأثرة بداية، بالعقيدة اللاهوتية، من خلل تراكم طبقات متتابعة خلال زمنين أساسيين: مصنف القرار (Decretum) له غراسيان (نحو ١١٤٠) (ما ناتج أفواج الأختصاصيين، المسمّون «المقررون» (كافتخافين» أو، وبقول آخر، المراسيم إلى القانون الكنيسة؛ ومجموعة المراسيم (")، أو، وبقول آخر، المراسيم (الرسائل) ذات البعد العام التي كان يردّ بها البابوات على الأسئلة المحدّدة التي ترسلها إليهم الكنائس المحلية – التي أدت إلى ظهور عدد كبير من المفسّرين

<sup>(</sup>۱) يُعبِّر ريمون سالاي (Raymond Saleilles) بكلمات شفافة: «يجب ألّا توضع الإنشاءات القانونية في البداية بل في النهاية. وأوضح، لا يجوز الانطلاق من إنشاء مُسْبق، من أجل استنتاج النتائج المنطقية، بل علينا أولا أن نذهب إلى النتائج من خلال النظر إليها من زاوية هدفها فقط، وانسجامها العمليان. وإذا ما توافقنا على هذه الواقعة، نقوم بإنشاء النظرية، كلوفاقاً لذهنيته الخاصة، هذه المرة» (ذكر في Congrès, 1900, p. 12):

<sup>(</sup>۲) الكتاب المميّز للبابا غريغوار التاسع (۱٬۳۳۱) (Liber Extra) عبارة عن خمسة مصنّفات يتبعها الكتاب السادس (Liber Sextus) للبابا بونيفاس الثامن (۱۲۹۸)، وأخيراً كتاب الكليمانينات (Clementinae) للبابا كليمان الخامس (۱۳۰۵ – ۱۳۱۶).

الذين قاموا بتنسميق القرارات حتى نهاية القرن الرابع عشمر، وهم دكاترة في القانون الكنسي. هكذا يشكِّل القانون المدني والقانون الكنسي رأسي هذا الثنائي القانوني الذي يغتني، سـواء في فكر أبطاله الوسـيطيين المتأخرين أم في ممارساتهم، من التبادلات والتأثيرات المتبادلة. والشرط المفروض على الاختصاصي في القانون المدني أو الكنسي هو احترام مبدأ الإضافة بالمعنى المزدوج، والذي تُبِّتت شـرعيته بقرار منع الرهبـان المكلفين بمهمة رعوية دراسة القانون المدني. و يُفسَّر اضطرار الكنيسة لتثبيت هذه الحدِّ، باعتياد رجال الدين الدنياويين، الذين يحتلُّون وظائف إدارية وحقوقية، الاعتماد، في الممارسة، على المقارنات مع القانون الروماني. وكما كان يجرى استحضار مبادئ القانون الروماني أمام القضاء الكنسي، كان في الإمكان اللحوة إلى مبادش القانون الكنسي أمام القضاء العلماني (ڤييكر -Wieacker ، ١٩٦٧، فصل ٤). وقد جرى تحليل موقف عملي أو وظائف معيّنة، من وجهة نظر كل من هذين المقلبين المعياريين، بغية استخلاص نتائج قادرة على توضيح تنوع المنطق الذي يمكن لمؤسسة بعينها اتباعه من خلال الانتقال من حقل إلى آخر. وهكذا، عندما كان لزاماً تعريف امتيازات شخص إداريّ ضمن الأملاك التي عُهد له بها، فإن الفرق بين الإدارة المدنية والإدارة الحبرية، كان يتوضح من خــلال اعتماد مصطلح ينتمي للمقارنــة، ألا وهو «الوصاية» في القانون الروماني، الذي كان باستطاعة خبراء القانون من خلاله تأييد تفوّق سلطات المسؤول الإداري الحبري المعترف له بها. وكما يوضح ذلك الشرح العادي في حاشية كتاب غراسيان القرار (١٢١٥ - ١٢١٧)، التي أضافها جان لو توتونيك (Jean Le Teutonique): «لا يتمتّع الوصى بحق التصرّف بأملاك الموصى به، فيما يستطيع الأسقف التصرّف بأموال الكنيسة، إن الوصاية تكليف، فيما منصب الأسقف تشريف. وانطلاقاً من ذلك، فإن الأسقف يتمتّع بسلطة إدارية أكثر حرّية» (Gl. in c. 5, q. 3, c. 3 quia episcopus). وسيؤكّد رأي للكاردينال فرانشيسكوس زاباريلا (١٣٣٥ - ١٤١٧) - أي طرح خاصّ مسالة قانونية منبثقة من ظروف عملية متنوّعة – أن «الأسقف» ورئيس الدير يتمتّعان بسلطة أكبر من سلطة الوصي»، وتلك فرضية نجدها أيضاً في القاموس القانوني لألبيريكوس دو روزاته (نحو ١٣٥١) (١٣٥١) (Albericus de Rosate) (١٣٥١) (القانوني لألبيريكوس دو روزاته (نحو ١٣٥١) (المقارنة والإضافة تطبع بطابعها وذلكم مثل، من بين أمثلة عديدة، عن واقع أن المقارنة والإضافة تطبع بطابعها الممارسة والتصوّر المنطقي للقانون «الأوروبي»، الذي يهيئه أصله نفسه لعملية إعادة تفكير ذاتي، باعتباره ترابطاً بين تجارب معيارية غير متجانسة. وحتى فكرة التهجيس هذه، التي يعتبرها رجال القانون المعاصرون الشرط الراهن للقانون ما بعد الوطني، كانت واضحة تماماً لدى زملائهم الوسيطيين الذين ترجموها أيضاً، على المستوى الرمزي: في المقدّمة (Proemium) الموسّع (الفقرة ١٢) التي كتبها الكاردينال هوستينسيس (Hostiensis) لبحثه الموسّع عن كتاب القرارات لغريغوار التاسع (١٢٥٣)، أورد توصيفاً لرجل الحقوق بأنه بغلة طبيعية نِصفها حصان (اللاهوت) ونِصفها حمار (القانون المدني).

# الإشكالية الحديثة

يدلّنا رجال القانون الوسيطيون المؤيدون للتفكير المقارن، من خلال الجهد المضاعف لتأويل التقنيات المعدة في روما وتكييفها، قبلهم بألف عام تقريباً، وكذلك من خلال وضع هذه التقانات في حالة صراع مع القانون الكاثوليكي (واللومباردي)(٢)، على الطريقة الصحيحة من أجل إثارة مشكلة

<sup>(</sup>١) فرانشيسكوس زاباريلًا الرأي، ڤينيسيا، پورتا ١٥٨١، الرأي ٩٥، الرقم ٤. ويرى «الإدارة الأسقفية أفضل وأكثر حرّية من الإدارة الأخرى، قاموس القانون المدني والحقوقي»، Dictionarium iuris, tam Civilis, quam Canonici, Venise, 1601 fol. 12r

<sup>(</sup>۲) ازدهرت أدبيات حول الفروق بين القانون الكاثوليكي والقانون المدني، منذ العصر الوسيط المتأخر: بورتيميسر (Portemer) (۱۹٤٦)، قولتسر (Wolter) (۱۹٤٦، ص ۲۳ – ۵۲). إن القانون اللومباردي، الذي نشأ منذ العصر الوسسيط القديم (تعود معاهدة روثاري Rothari إلى سسنة ۲۶۳)، في إيطاليا، قد أصبح موضوع مقارنة منهجية فسع القانون الروماني منذ كتساب التحضيسرات Apparatus اللومباردي، الذي ألفه كارلسوس دوتوكو في بداية القرن الثالث عشسر، فينيسيا، ۱۹۳۷، أعيدت طباعته في تورينو، ۱۹۹۶. انظر المباحث التي ألفها على التوالي في القرنيس ۱۳ و ۱۶، آندريا بونيللو، الفروق بيسن القانون الروماني والقانون على التوالي في القرنيس ۱۳ و ۱۶، آندريا بونيللو، الفروق بيسن القانون الروماني والقانون

المقارنة القانونية. ولم تفقد أقوال هنري جيمس سومنر مِيْن .Henry J. S. المقارنة القانونية. ولم تفقد أقوال هنري جيمس سومنر مِيْن .Henry J. S شيئاً من واقعيتها بهذا الصدد. ففي دراساته الشهيرة حول الجماعات القروية في الشرق والغرب (١٨٨٩)، أزاح بهذه العبارات فكرة مقارنة مقتصرة على المقارنة التشريعية بين مؤسسات النظم القانونية للدول المعاصرة (ص ٨).

إن المقارنة التي سنتبعها لا تشكّل دراسة «للتشريع المقارن»، بالمعنى الذي يعتمده المستشارون القانونيون اليوم، وحتى، وهذا ما أخشاه، ما يمنحه مؤسسو نظامنا لهذا التعبير. إن «التشريع المقارن»، وفاقاً للمعنى الدارج لا يسعى إلى إلقاء أية إضاءة جديدة على تاريخ القانون. وليس من المقبول أيضاً، أن يسعى إلى إضاءة الجانب الفلسفي منه أو المبادئ. ويقتصر عمله على اختيار نظامين قانونيين تابعين لشعبين مختلفين، ومقارنتهما حول نقطة قانونية ما [...] ويأخذ هذا التشريع، في لحظة ما من تطوّره التاريخي، الموضوعات التي يرغب في دراستها، إلّا أنه يقتصر على إعادة رسم تاريخها الذي لا تهتم به كثيراً.

وقد استمر مِيْن، بالطبع، بالاعتراف بفائدة هذا الأنموذج من المقاربة المقارنة الذي يقترح طريقة مجدية لتحسين قدرة القانون الوطني على الوصول بشكل فعال إلى أهداف عملية دقيقة. غير أنه ينقل بحثه إلى فرع آخر من المقارنة تتبع منهجية اعتمدتها، بنجاح، علوم أخرى، مثل فقه اللغة أو علم الأسطورة المقارنة. لقد تعلّم هذا الموظف الكبير، بعد أن قضى عدة سنوات في تنفيذ أوامر صاحب الجلالة في الهند، أهمية اللغة السنسكريتية في إسناد قرابة مشتركة إلى شعوب غير قادرة على فهم لهجاتها الخاصة الفرعية. لقد تمت المحافظة على الأصول الآرية للمؤسسات والعادات والقوانين والأفكار والمعتقدات، في هذا البلد، بشكل أفضل من أي بلد في أوروبا، حيث تعدّل هذا كله. لقد أتاحت المراقبة الميدانية، مثلاً، بتقويم الفرق بين مؤسسات الملكية الهندو – أوروبية من خلال الاستناد إلى مجموعة مهمّة من التشابهات الملكية الهندو – أوروبية من خلال الاستناد إلى مجموعة مهمّة من التشابهات الملكية الهندو – أوروبية من خلال الاستناد إلى مجموعة مهمّة من التشابهات التي تخترق أو لا التصنيفات والمصطلحات والمفاهيم نفسها، المتعلّقة

اللومباردي، ڤينيسيا ١٥٣٧ إعادة طباعة تورينو، ١٩٦٤؛ وبياجيو دوماركوني، الفروق بين القانون اللومباردي والروماني، ناپولي، ١٩١٢.

بالعقلانية الاقتصادية. لقد كانت الملكية العقارية وملكية الأثاث والدخول والفائدة والمبادلة والتنافس، إلخ، حاضرة في الهند، إلّا أنها أتسمت بطابع خاص يمنع مماثلة هذه المفاهيم بأقرانها الغربية. ولاحظ مِيْن، بهذا المعنى، أن العمل الكبير للمدرسة التاريخية الألمانية ومئات الدراسات الدقيقة التي خصصتها عبر العصور، لدراسة الأشكال البدائية للملكية في أوروبا، تكاد تبقى ناقصة، من دون التصحيح الحاسم للمنهج المقارن (م ن، ص ٢٨٩ وما يليها). وينتج من ذلك، برنامج جديد، يشمل العلوم القانونية أيضاً. تبدو فكرة أن المقارنة والمنهج التاريخي وثيقا الصلة، مقبولة من الآن فصاعداً، في نتائجها المتطرفة: إذ يكتشف المراقب والمحلّل للظواهر القانونية والاجتماعية الأنموذجية للثقافات «البعيدة»، أن الانبهار بالآخر، إنما يقوم، في الواقع، على جهله بتاريخه القانوني. ومن المناسب أن نورد هذا المقطع الرئيس من برهنة ميْن بكامله: (م ن، ص ١٢ – ١٣):

نأخذ عدداً من الوقائع المعاصرة والأفكار والعادات المعاصرة، ومن أجل كشف الشكل القديم للوقائع نفسها أو الأفكار أو العادات، فإننا سنعمل من خلال الاستقراء على استخدام الذكريات التاريخية التي تعود إليها، وكذلك أيضاً على عينات من هذا الماضي التي لم تغب بشكل كامل تماماً والتي لا نزال نكتشف آثارها في هذا العالم. وحين نتوصل حقاً، وإلى حدما، إلى التحرّر من هذا التصوّر الضيق للعالم والبشرية [...]؛ وحين نصل إلى تكوين فكرة ما مناسبة قليلاً لظواهر المجتمع البشري في أبعاده كلها، وفي تنوّعه كله؛ وحين نتعلم، بخاصة، ألا نستثني من تأملنا للأرض والإنسان هذه المناطق غير المكتشفة التي نسميها، بشكل غامض إلى حدما، الشرق لا يعود يبدو لنا خيالياً ومستغرباً أن ندعي أن التمييز بين الماضي والحاضر زائل. فالماضي ليس سوى المحاضر أحياناً. وهو ليس، في الغالب أيضاً، سوى على مسافة غير ثابتة منه، لا يمكننا أن نعبر عنها أو نقيسها تماماً بالمقاييس الزمنية. وهكذا تشكّل الملاحظة المباشرة، تتمثّل الصعوبة المميّرة للتاريخ في عدم قدرتنا، إلّا في ظروف نادرة المباشرة. تتمثّل الصعوبة المميّرة للتاريخ في عدم قدرتنا، إلّا في ظروف نادرة جداً، على إضافة شيء إلى الشهادات التي تقدّمها الوثائق، مهما كانت الحصافة جداً، على إضافة شيء إلى الشهادات التي تقدّمها الوثائق، مهما كانت الحصافة جداً، على إضافة شيء إلى الشهادات التي تقدّمها الوثائق، مهما كانت الحصافة جداً، على إضافة شيء إلى الشهادات التي تقدّمها الوثائق، مهما كانت الحصافة

التي نستخدمها في تفحصها وإعادة تفحصها. ويتمثّل الخطر المرافق للمراقبة المباشرة للظواهر الاجتماعية أو القانونية التي لم نألفها، في تقريبها، بشكل متسرع، من الظواهر من النوع نفسه، ظاهرياً، والتي كنا قد ألفناها. غير أن أفضل المؤرخين المعاصرين، في إنكلترا كما في ألمانيا، يجهدون، بالطبع، في إغناء المصادر التي يمتلكونها بواسطة المنهج المقارن. ولا تستطيع أن تعيش طويلاً في الشرق، من دون أن تلاحظ، بكل أسف، أن عيب العديد من النتائج القائمة على دراسة متأنية وشخصية للأفكار والعادات الشرقية إنما ينتج من أن المراقبة تغفل عن بعض الوقائع الأولية لتاريخ القانون في الغرب.

لئن كانت المقارنة مع الهند تقدّم للمراقب فرصة فريدة لاكتشاف ما لم يأت عليه التفكير، وهو أمر يقوم عليه نظام مؤسساتها الخاصّة، فإن هذه النتيجة تفترض عدم الاكتفاء بملاحظة التأثير التشويهي لثقافة ما في ثقافة أخرى - أو، بشكل خاص، سلطة القانون المكتوب على القانون العرفي حين يتواجهان. وفي ما يخص الحالتين البريطانية والهندية، إن التداخل بين الأساليب المحلية والأجنبية متكرر جداً لدرجة تمنع المؤرخ من التمييز بين العناصر الأصلية للقانون المطبق في المجتمعات القروية الهندية، وفي المقابل، تتوصّل المقارنة إلى التكيف مع متطلبات الخطاب التاريخي حين تُؤخذ مجموعة الملامح المميّزة للمجمعات المدروسية في الحسبان. ويعني هذا الاعتراف، في ما يخص الهند، أن الجماعات القروية قد تنظمت بشكل مستقلٌ عن المفاهيم الأساسية التي تقوم عليها الأنظمة السياسية والقانونية الحديثة والغريبة: يأتي، في المقام الأول، الملك والرعايا، ثم جميـع المفاهيم التي توصّف تأثيرات اندماجهم - الوصيـة والقانون والالتزام والعقوبـة والمحكمة.... إن تطابق المقاربات التاريخيــة والمقارنة، تحمل كل الثمار حيــن لا يعود يفصل بين أنموذجين إلّا طبقة رقيقة من عدم التوافق يتعذّر قياسها، أنموذجين لا يلبثا أن يندمجا بعد ذلك (م ن، ص ٩٠ وما بعدها).

وبذلك تكتسب المقارنة القانونية ملاءمتها وفائدتها الخاصّتين حين يتقاطع المحور الزمني للحاضر، الذي يصوّب نظره إلى الظواهر التي تحيط بالمراقب، مع المحور الزمني للماضي، الذي يحرّض على البحث عن منابع هويته. لا يمكن لأي منظور «أفقي» معقول أن يتجاهل بحثاً استرجاعياً وسياقياً: تقوم المعاصرة الأصيلة على التداخل بين هذين البعدين الزمنيين اللذين تستقي منهما المقارنة القانونية قوتها الحيوية. ولهذا السبب بالذات، يذكِّر مِيْن، مواطنيه بأسلوب لا يخلو من السجال، أن الدراسة التاريخية والفلسفية للقانون تفترض وجود أنموذجين من المعارف (من، ص ٣٣).

معرفة الهند باعتبارها المتحف الكبير حيث تتجمّع كل ظواهر الأعراف القديمة والأفكار القانونية القديمة والتي لا تزال قابلة للتحقيق؛ وعلم القانون الروماني، ذلك أننا نرى، ومن خلال حصر مسار تطوّره، كيف أن عاداته القديمة وكذلك أفكاره القديمة، يعاد وصلها بالأفكار التشريعية لزماننا.

أثارت هذه المواقف، من جهة أخرى، عدداً من الشروح لدى الباحثين الذين اعتبروا، في مؤتمر باريس، ١٩٠٠، القانون المقارن جزءاً من العلم الاجتماعي، على عكس توجّه ذي نزعة تقريرية متشــددة، يدركه ضمن إطار مصطلحات العلم القانوني، على أنه وسيلة في خدمة السياسة التشريعية والقانون الوضعي لكل دولة، عموماً. ووفاقاً للاتجاه الأول، المتبع في فرنسا من جانب تارد (Tarde)، وفي إنكلترا من جانب پولوك ،(Pollock) وفي ألمانيا مـن جانب كوهلر (Kohler)، كانت مهمة القانون المقارن توضيح الرابط بين الحياة التاريخية والإتنولوجية لمجتمع ما وقوانينه. وقد تطلُّب هذا الأمر بذل الجهد المقارن في المكان كما فيي الزمان، من خلال البحث عن الجمع بين القوانين النافذة (Weltrecht)، ومرحلتها البدائية (Urrecht). ونستعير هنا التمييز الذي اقترحه السويسسري جورج كوهن (Georg Cohn) في مراسلاته مـع ريمون سـالايّ (انظر تقرير لامبيـر في: «مؤتمـر، ١٩٠٠»، ص ٣٤). وعلي القانون المقارن، بالمقابل، وبموجب الرؤية التقريرية، أن يهتم، بالخصوصيات الإتنولوجية والتاريخية للمعايير، بقدر أقلُّ من اهتمامه بفرضية تلاقيها على شكل مبادئ مشتركة بين عدد من الأنظمة القانونية الوطنية. إن

فكرة وجود عقلانية قانونية تقوم عليها المؤسسات المرتبطة بالقانون الخاص - العائلة، الحقوق الحقيقية، الالتزامات الإرث، إلخ - تدفع المقارنين إلى البحث عن وحدة يخفيها تجزؤ الدول - الأمم. وبذلك يبعث القانون المقارن الحياة مجدّداً إلى المطالبة بقانون «مشترك»، غير أنه يبنيه على مبادئ مختلفة بشكل جذري عن هذا «المشترك» الآخر الذي امتزج، في الماضي، مع القانون الروماني الكنسمي، والذي أعادته مدرسة أسماتذة هذا القانون في ألمانيا في القرن التاسع عشر، إلى الواجهة. (١) ترى النتيجة التي توصل إليها لامبير أن الحركات الوطنية الأصيلة هي التي تقدّم وسيلة رفض «المشترك» المصطنع المتمثِّل بالقانون الروماني، وتقترن بـ«المشــترك» الحقيقــي الذي برز من خلال المقارنة بين تشريعات متجانسة في ما بينها، بالرغم من تأثرها بانتمائها الجذري للأنظمة القانونية الوطنية. إن قانوناً تشريعياً مشتركاً يجمع بين بلدان وصلت إلى درجة متشابهة من التطور الاقتصادي والاجتماعي، على أساس من قاعدة إتنولوجية قوية - كللت في فرنسا بإنشاء «القانون المشترك القائم على التقاليد»، وفي ألمانيا بتأسيس نزعة جرمانية حقوقية مطعمة «بالقانون الألماني الخاصّ»: تلك هي مثالية نزعة مقارنة يحملها ميل شبه طبيعي إلى تفضيل التداخل بين عائلتين من الحضارة القانونية، اللاتينية والجرمانية، تنتميان إلى القارة، فيما يتردّد هذا الميل في الالتحاق الكامل بالعائلة الأنغلوسكسونية، وذلك أن التشابه بين القانون العام وهذه المؤسسة أو تلك، لم يستطع إزالة طابع الغرابة الذي لحق به نتيجة نموه من دون مرجعية قانون. ومن جهة أخرى لا يستطيع صاحب المذهب المقارن الاكتفاء بوضع الأنظمة

<sup>(</sup>۱) الپناديكتية تيار في الفكر القانوني مارس هيمنة حقيقية في ألمانيا، بل في عدة بلدان أجنبية أخرى، في القسم الأخير من القرن التاسع عشر. وقد أعد هذا التيار تاريخاً للقانون متصلباً، يستخدم أدوات مفهومية مرمزة بدقة تمند جذوره إلى القانون الروماني الكلاسيكي والوسيطي، معدلاً على يد العلماء البانديكتيين («Pandectistes»). وبفضل هذه المقولات الجامدة يتمكن رجال القانون أن يتفاهمو في ما بينهم، لكنّ لغتهم الذاتية المرجع تحتم عليهم، في غالب الأحيان، عدم محاورة بقية العالم ومن منظور التاريخ التقريري يتعرّض القانون لعبء عملية ينقية تجعله يفقد بعده الأولي كنمط إجرائي عملي ويحوّله إلى شيءمجرّد ينحصر اهتمامه بالمسوى العلمي.

والتشــريعات القومية جنباً إلى جنب، والتي تبدو متأخــرة، في الغالب، عن تطوّر الوعى القانوني. تقدّم قرارات المحاكم، وبخاصّة الدوافع التي توجّهها، إضافة إلى النقاشات العقائدية، لرجل القانون الذي يأخذ بمذهب المقارنة، ما هو ضروري لاستكمال ما يحتاجه كي يتمكّن من إتمام العمليات الثلاث التي تنظم إيقاع علمه(١)، أي المراقبة والتقريب والتكييف (أو التوليف). ونتيجة استعداده لحل المشكلات العملية، وبكلام آخر، نتيجة لقدراته على الإبداع أكثر من قدراته على فهم ما يجب أن يكون، يضع رجل القانون المقارن في مقدّمة أبحاثه، ما يبدو ثانوياً في نظر المؤرخ المقارن الذي يرى أن معرفة القانون السائد أو القانون القديم، في الحضارات، ليس سوى وسيلة، بين وسائل عديدة أخرى، لقياس درجـة تطوّرها الاجتماعـي. ويضع القانوني المقارن في مقابل تصوّر متمم لقانون يسعى إلى توضيح حقيقة أكثر اتساعاً من المجال القانوني، مطلب اكتشَّاف خطوط الاتجاهات التي تخترق التشريعات الحالية، كي يبرز «وجود تيارات مشتركة في الحياة القانونية وراء التنوّعات الظاهرة للنصوص الرسمية» (لامبير، مذكور في: «مؤتمر ١٩٠٠»، ص ٥١). لا تجنُّـب الغريزة الغائية رجل القانون، مع ذلـك، الإزعاج الناتج من واجب ملاحظة القيمة المتفرّدة، بشـكل ثابت، لهذه الاتجاهات، عند الاقتضاء، ولا صعوبة اقتراح حل توحيدي للمشكلات التي تثيرها المواجهة بين مؤسسات تتبع أنظمة قانونية متعدّدة، بالنتيجة. وبذلك لا تهتم المقارنة بالمادة المعيارية فقط بل بمنهج رجل القانون نفسه. وفي الواقع، على رجل القانون، من أجل تحديد الحـل المفضّل من بين الحلول التي تقترحها التشـريعات المختلفة، أن يلجـاً إلـي اختصاصات اخـري (الاقتصـاد والإحصاء والقانـون العام

<sup>(</sup>۱) يشرح ريمون سالاي هذا الأمر بالعبارات التالية: «الدراسة النقدية لكل تشريع أجنبي من وجهة نظر اقتصادية اجتماعية، البحث عن نقاط التلاقي التي من الممكن أن تعبر عن تيار تطوّر مشترك بين عدة بلدان، تحديد أنموذج أو عدة نماذج، قانونية في مؤسسة معيّنة، تستر شد بها السياسة الحقوقية لبلدان مختلفة ذات طابع اجتماعي متماثل بشكل واضح» (ذكر في: «مؤتمر ١٩٠٠»، ص ١٧٤ - ١٧٥).

وتاريخ القانون). وبذلك يستطيع أن يستخلص العامل المعياري المشترك (من، ص ٥٢). انطلاقاً من بحث ميداني من هذا النوع، أي بحث مقارَن، إلّا أنه من الدرجة الثانية، يمكن أن تحوّل السبر التجريبي، على هذا الأساس، إلى نزعة مقارنة نقدية. ليس المطلوب البحث عن أفضل صيغة قانونية من أجل هذه المؤسسة القانونية أو تلك، فليس ما يرمي إليه النقد تحديد التراتبيات انطلاقاً من أنموذج يعتبر سامياً، ولكن المهم بالنسبة إليه النتائج التي تصل إليها التشريعات في هذا المجال الخاص أو ذاك، من أجل تقديم عملها على ضوء الإطار الاجتماعي الذي تعمل المعايير ضمنه («مؤتمر، ١٩٠٠» على الرئيس بالنسبة إلى الوقائع – مع علم الاجتماع – مصدره الرئيس في ما يتعلّق بقوانيس التفكير انطلاقاً من معطيات ملموسة يقدّمها له هذان العلمان، مما يتيح خلال التفكير انطلاقاً من معطيات ملموسة يقدّمها له هذان العلمان، مما يتيح له رسم حدود حقل عملياته (م ن، ص ١٧٤).

### هجرة القانون

يفرض اللجوء إلى المقارَنة نفسه على المشتغل في القانون، كما على المراقب له، إذا أرادا أن ينسبا «معنى» للنواقص المعيارية التي يشكو منها كل نظام قانوني، بنسب كبيرة إلى حدِّ ما. ويقود الجمع بين نمو الحاجات الاجتماعية والإجابات التي يقدّم عليها، على المستوى القانوني، الفاعلين العامّين والخاصّين حتماً، إلى تعبئة كافة الموارد المتعلِّقة بالأنظمة الداخلية وكذلك أيضاً الخارجية القادرة على تلبية الحاجات الجديدة. ولقد اتخذ هذا الرابط بين القانون والمقارنة، انسجاماً مع هذه الملاحظات الاجتماعية الأساسية، منعطفاً حاسماً، مع بزوغ صنف من التأريخ عليه أن يوطّد قدره على مدى القرن العشرين. وبمقدورنا أن نؤكد، أكثر من ذلك، على ضوء النقاشات المعاصرة المتعلِّقة بما يسمى «الزرع القانوني» (Legal transplant)، ومن

دون خشية، أن تأثير هذه المقولة - أقصد هنا «التلقّي» - لم تؤت أُكُلها بعد. يمثّل التلقّي، أصلاً، الموجّه لشرح السمة التي انطبع بها القانون المحلّى للجرمانيين، من خلال قانون كان في وضع هيمنة ثقافية - القانون الروماني -، إحمدي التمظهرات الأكثر واقعية للطريقة التي تنظر فيها الأنظمة القانونية إلى نفسها، وتقوِّم بعضها بعضاً، بمعزل عن كل تحكُّم تمارسه السلطات المركزية. لقد أسهب مؤرخ القانون فرانتز ڤييكر، أكثر من غيره، في دراسة هذا المفهوم. وقد قاده تحليله إلى إظهار تصوّر ثنائي يقارب بين حقلين ثقافيين مميّزين، حدث بينهما النقل. ويرفض ڤييكر، في الحقيقة، التصوّر الخاصّ بالنزعة الوضعية للقرن العشرين، والتي ترى أن التلقّي يختلط مع الانتقال الموضوعي للمعايير والصيع المنبثقة عن القانون الروماني، إلى مجالات قانونية أخرى، من دون أن يفترض خضوع مثل هذا التراث لأي عملية استيعاب أو تحوّل من طرف النظام المتلقّي. نحن هنا، في هذا الإطار، أمام رؤية فقيرة نسبياً عن التلقّي، تمنع فهم الأهمية السياسية والاجتماعية كلها للمنهج العلمي الذي نادي به، وحمله، إلى الأراضي الألمانية، رجال قانون من أوروبا الجنوبية، اعتُبروا «قـوة» حقيقية «حاملة» للاتجـاه العقلاني في الحيـاة العامة. وكما يوضح ذلك ڤييكر (١٩٧٦، ف٧)، يمتد التلقّي على زمن طويل، ويمكن أن نعيده إلى القرن الحادي عشر. وهو يجتاح مجمل الحياة الروحية والمادية للثقافة «المتلقّية» بعيداً في ما يتعدى بعدها القانوني.

ويبقى ڤييكر، مع ذلك، أسير تصوّر ثنائي خارجي يلح فيها على غيرية المقام المتلقّي والمقام المرسل. أضف أن التلقّي، بصورته هذه، يقترب من فلسفة للتاريخ تركّز على استمرارية القيم الروحية. وتنتقل هذه القيم، مثل المعلومات الجينية، إلى أشكال أخرى من التجربة الاجتماعية كي ترسم هويتها وفق طريقة ما، يمكن وصفها على أنها مؤسسة وراثة (من، الفصل ٢). وبشكل أعم، يثير الأنموذج الذي يسعى ڤييكر من خلاله إلى التفكير في التلقي، عدداً من الاعترافات المادية، ما إن نعود إلى معالم جغرافية أخرى. إذا

نظرنا إلى أوروبا بأكملها، وليس إلى ألمانيا فقط، يصبح من العبثي، كما أشار إلى ذلك إريك غنتسمر (Erich Genzmer)، وصف انتشار القانون الروماني على أنه مسار تلق وبائي. إذاً، المسألة بالأحرى، مسالة تطوّر مستمر، يشبه التطور الذي سيطر على تنظيم القانون الكاثوليكي، على مستوى القارة، ثم على انتشاره (م ن، الفصل ٧). كيف باستطاعتنا، ضمن هذه الشروط، أن نأخذ على عاتقنا اختزال مواجهة التجارب المعيارية، ضمن المنطق الثنائي داخلي/ خارجي (فوغن وتوبنر، ٥٠٠٠، Fögen et Teubner) الذي يرى أن قانونا غازياً يجتاز حدود نظام قانوني كي يعدّله لا بل ويحلّ محلّه؟

يتبين أن هناك نماذج وصف أكثر ملاءمة لبناء مقارنة تاريخية حقيقية. ويمكننا أن نتساءل، مثلاً في ما إذا كانت الآليات القانونية التي تميّز الشكل المتجاوز للقوميات للقانون المعاصر - مـا يعرف بالعولمة القانونية - تُفهم بشكل مناسب، على ضوء التلقّي الخارجي المنشأ. لنذكِّر، على سبيل التوضيح، ببعض من الملامح الأساسية للعولمة القانونية: أفول ما وصفه كارل سميث على أنه القانون، وأزمة مبدأ السيادة، وتأكيد الحقوق الأساسية عالمياً، وتغيّر الزمن الحقوقي، وإعادة توزيع نظام المصادر (رودوتا، ٢٠٠٢، ص ٦٣ ٥ وميا بعدها، Rodotà). وكذلك أيضياً تعدّد المقامات الدولية والقانونية وغير القانونية التي تقسم القانون وفاقاً لأنظمة قطاعية لا يرتبط شعاع صلاحيتها بالحدود الإقليمية للبلاد (توبنر، ٢٠٠٤). ويضاف إلى هذا كله واقعة أن الاقتصاد المعاصر العابر للقوميات، والمابعد الصناعي، يتطلب أدوات قانونية أكثر مرونة من القوانين، تشبه العقود غير الأنموذجية التي ابتدعتها المكاتب القانونية (Law firm) الأميركية، وليس مشرعو الدولة، من أجل إرضاء المشاريع الحريصة على العمل في أسمواق موحّدة المعايير (غالغانــو، Galgano، ۲۰۰۵، ص ۹۳ ومــا بعدهــا وص ۱۱ وما بعدها). وأخيراً، لقد تم تجاوز النشاط التشريعي، من وجهة نظر الفعّالية، من خلال قدرة الجسم القضائي على إبداع مبادئ يسهل فهمها بشكل أكبر على الصعيد

العالمي - وتلك ظاهرة أدت ببعض المواطنين إلى القول بالعودة إلى الأولوية التي يتمتّع بها الفقه والأحكام الصادرة عن القضاء (Iurisdictio).

إذا كنا نعثر هنا علمي أهم ملامح عولمة القانون الحالمي، فإننا نفهم في الوقت عينه، أن علينا إعادة النظر في أنموذج التلقّي الذي اقترحه ڤييكر. ويمكننا أن نفكر، بين البدائل المقترحة، بالطريقة التي نأى بها النقد اللاهوتي بنفسه عن هذا الأنموذج، حيث قامت مقالة أساسية كتبها إيث كونغار (Yves Congar، ١٩٧٢)، بخاصّة، بمواجهة هذا النقد(١٠). لقد أثيرت هذه المشكلة ضمن منظور يمثّل الحركة المسكونية التي سيطرت على الكنيسة الكاثوليكية بمناسبة مجمع الفاتيكان الثاني. يتجاوز كونغار منظور التباين الأصلى بين المقامين، المجمعي والبابوي، من خلال إثارة المبدأ الذي عرضه المنشور البابوي (نور الأمم-Lumen Gentium)، الذي يرى أن مبادرة الأسساقفة تصبح «فعلاً جماعياً حقيقياً» (verus actus collegialis) إذا «تلقّاها البابا بحرّية» (libere recipiat). لقد طور كونغار بذلك مقاربةً أحاديةً للتلقّي وشبهه «بواقعة كنسية داخلية» بالنسبة إلى الجسد الموحّد للكنيسة (م ن، ص ٣٧٠). يحتفظ تاريخ الكنيسة بذكرى العديد من الحالات حيث تم «قبول» قرار المجامع، بخاصة مجامع الشمرق، من جانب الكرسي الرسولي وكذلك بذكري الصعوبات التي واكبت، بالمقابل، تلقّي بعض المجامـع - مثل مجمع ترانت (Trente) - من جانب الكنائس الإقليمية. غير أن موضوع التلقّي ينظم أيضاً حياة الكنيسة بعيداً من القطبية الكلاسميكية للبابا والمجمع. فهو يحيل إلى تعدَّدية المواقف التي تختلف من وجهة النظر القانونية والعقائدية معاً، كما حرص كونغار على توضيح ذلك.

و يلح كونغار، مبتعداً عن وجهة النظر الخارجية المنشأ والوبائية، للظاهرة، على الفرضية المُسْبقة الملية التي تدعم مسار التلقّي. يعود أصل هذا المسار

<sup>(</sup>۱) يعتمد كونغار على غريلمَير (۱۹۷۰، Grillmeier). وتبقى المسألة مثارة بوضوح في ألبيريغو جوسوا (Alberigo Jossua).

دوماً إلى نقد الاكتفاء الذاتي المعياري الذي تشكو منه المؤسسة المعزولة، في حاجتها الوجودية إلى الارتباط بحقيقة أو معايير لا تعود إليها، ولكنها تبقى مستعدة لتلقيها. لا يحدث التلقي، مع ذلك، بين رعايا في حالة عدم توازن، وفاقاً للأنموذج: ينقل «زيد» إلى «عمرو» ملكاً غير موجود في تراث هذا الأخير الذي يتملّكه من خلال إدماجه في نظامه الخاص. إن التلقي مسار مفتوح ومتشعب، ويشمل، لهذا السبب، الملّة المسيحية كلها، وليس عناصر متفرّدة منها تربطها علاقات ثنائية. ويتبع التلقي، ضمن هذه الخصائص، نمواً داخلي المنشئ بعيداً من النظام الثنائي «الداخل/ الخارج». لذلك فهو يبدو على شكل شبكة قراءة أكثر ملاءمة لوصف القانون الحالي العابر للقوميات. ويعلن كونغار عن ذلك بكل الوضوح المرجو (من، ص ٧٠٠):

نعني بالتلقي هذا المسار الذي يعتمد فيه جسم كنسي، في الواقع، تحديداً لم يمنحه لنفسه من خلال الاعتراف بقاعدة تنسجم مع حياته ضمن الإجراء المشرّع. إن في التلقي شيئاً آخر تماماً غير ما يفهمه المفكرون المدرسيون من كلمة «خضوع». فهو بالنسبة إليهم فعل ينظّم تابعٌ من خلاله إرادته وسلوكه انسجاماً مع المبدأ الشرعي لرئيسه، احتراماً لسلطة هذا الأخير. ليس التلقي على مساهمة خاصة بالقبول وبالحكم ربما، حيث يجري التعبير عن جسد يستخدم مصادر روحية أصيلة.

لا يشير التلقي إذا إلى اتباع موقف ثانوي ولا إلى ضرورة التكيف مع علاقة قوة حقوقية ورمزية حتمية. إن التلقي الداخلي في الكنيسة العالمية، والذي قدم كونغار عنه وصفاً مناسباً جداً للموضوع الذي يهمنا، يتم من خلال سلسلة أفعال، كلامية أو لا، تؤكّد القيمة الاجتماعية للمتلقي وللمتلقى أيضاً. يتركّز هنا معنى هذا «الإقرار» المتساوي، وغير اللامتناظر الذي بؤسس لظاهرة التلقي. إن الرجوع إلى جسد حيّ قادر على القبول والحكم، يتعارض مع فكرة قبول بسيط للنماذج الخارجية وفق عقلية القطيع. وتقوم المشكلة الأساسية المقارنة ضمن القانون، ومنفتحة أيضاً على الخارج (اللاهوت) بذلك، على الفرق بين المجتمع الكنسي الشمولي باعتباره مشاطرة كنائس بذلك، على الفرق بين المجتمع الكنسي الشمولي باعتباره مشاطرة كنائس

- وكنيسة خاضعة، بالمقابل، لسلطة تراتبية. يسيطر في الحالة الأولى أنموذج التلقي والقبول، أما في الثانية فيسيطر أنموذج الخضوع.

انطلاقاً من هذه المقدّمات، علينا أن نضيف أن الإقرار الذي يعمل ضمنه مسار التلقّي لا يمنح أي شرعية ولا أي صلاحية للمعايير التي يتناولها هذا الإقرار. إذا كانت الكنيسة كلاً يحرّكه وجود الروح، فعلى كل كنيسة خاصّة أن تساهم بنشاط في حياة الجميع الذين تعتبر عضواً منهم، متجاوزة مواقف الخضوع البسيط، من أجل الانضمام بشكل كامل إلى هذا الانتماء والقبول بــه بعقل. غير أنه، ومن جهة أخرى، يبقى هذا الانتماء أو هذا التلقّي ذو طبيعة تصريحية. فهو لا يحدّد صلاحية المضامين التي تشكّل موضوع القبول. وبناء على ذلك، فإنّ الحقيقة تكمن في الكنيسة بذاتها: يذكِّر كونغار (من، ص ٣٩٦) «أن الكنيسـة الكونية لا يمكـن أن تتوه في الإيمان». وهـي وباعتبارها كلاً، ليست مجموع الأجزاء التي تشــكّلها، بل هي البنية العامة، بالمعنى التاريخي واللاهوتي، لحقيقة تشترك فيها جميع أجهزتها، على طريقة التملُّك المشترك، وليس عن طريق الفرض التراتبي. ويكتسب فعل ما شرعية من السلطة التي يصدر عنها ويستقي منها قوة الإلزام. ومع ذلك، «لا يقوم التلقّي في الكنيسة على جمع القبو لات الفردية، بل «على مجموع ذاكرة الكنيسة ككل. هذا هو معنــي التعبير أنا أقبل وألتزم (ego consensi et subscripsi): إنني أدخل في التوافق الذي انبثق والذي ظهر من خلاله ما تؤمن به الكنيســة لأن الحقيقة قد انتقلت إليها بهذه الطريقة. هذا ما يشكل سلطة المجامع بالنسبة إلى الآباء القدامسي» (من، ص ٣٩٦)(١١). لا ترتبط الصفة القانونية لقرار ما، إذاً، بالتلقّى، سمواء أكان هذا القرار عقيدة أم قانوناً أم قاعدة أخلاقية. إنها شميء مختلف عن أى تصديق صرف يتلقّى صلاحيته الداخلية، من خلال تدبير خارجي.

<sup>(</sup>۱) يُقتبس هنا من بول هينشيوس (Paul Hinschius، ص ٣٤٩): ليس التلقي فعلاً يُنتج الصلاحية ويشكلها انطلاقاً من المبدأ. إنه يعلن فقط أن القرارات كانت صحيحة منذ البداية، وبالمقابل لا يمنع عدم التلقي كمال الصلاحية القانونية، فهو يلاحظ بالأحرى، أن القرارات قد وصمت بالعدمية منذ لحظة تشكلها.

يدرس التلقّي المضمون في ذاته، كي يثبت أنه منســجم مع مصلحة الكنيسة، بدل الإشمارة إلى الطريقة التي تسمح باكتساب معنى معياريٌّ، كما هو الحال حين نبرم معاهدة دولية. ويختتم كونغار: «لذلك فإن القبول بمجمع يتخذ فعلياً صورة فعّاليته ويتطابق معها»، بينما لا يعني عدم القبول أن القرار المتّخذ خاطئ: إنه يعني أن هذا القرار لا يبعث أيقوة حياة ولا يساهم، بذلك، في البناء» (م ن، ص ٣٩٩). يتصف التلقّي، ببساطة، وبطريقة جذرية، بصفة «قوة الحياة» التي تثبت أن قراراً ما، باعتباره المنفَّذ والمطبَّق، يأخذ كل أهميته الإجرائية. إن القرار المتلقِّبي هو قرار يعمل، وهو القرار الذي لا يبقى من دون تأثير، وينتج تأثيـرات، وبقول آخر، إنه الـذي يبني نظاماً. لا علاقــة للتلقّي بحقيقة الأمر المتلقّى، ذلك أنه، وفاقاً للفرضية اللاهوتية العامة، الكنيسة الكونية لا تخطئ» (ecclesia universalis non errat). ومن المؤكّد أن بإمكان الأشتخاصّ والمؤسسات الذين يدْعون، من خلال سلوكهم، إلى إحياء هذه الحقيقة، عدم الإقرار بها طبعاً، وأن يحجموا عن تطبيقها. لذلك يبدو التلقّي على أنه آلية «تحقّـق». وهو لا يصادق على الحقيقة والتزوير في حال وجود عيب في قرار ما، ذلك أنه ليس سوى وسيلة انتشاره والصيغة التي يتحوّل التاريخ العقائدي، عبرها، إلى تاريخ اجتماعي.

إن هذا الأنموذج الكنسي للتلقي، المنقول إلى ميدان القانون - يبدولي أكثر ملائمة وأكثر ملموسية من مجاز «الأمبراطورية» الغامض، أو المثير للإشكال على مستوى تطابقه مع واقع الحال المؤسساتي (جوانيه، Jouannet، ٢٠٠٨، مستوى تطابقه مع واقع الحال المؤسساتي (جوانيه، جانب الصلاحية. ص ١٤) - يقف إلى جانب الفعّالية أكثر من اصطفافه إلى جانب الصلاحية. ونستعيد هنا التمييز الذي يصف كلسن (Kelsen) من خلاله حقيقة المعايير القانونية. يرتبط هذا المنحى بالمرحلة الإجرائية للقواعد، بالمبادئ والبراهين العقائدية والفقهية وبالتوجّهات العملية التي يشكّل تركيبها القاعدة القانونية لمجتمع ما، بشكل أعم. وتُطرح في الظل اللحظة السياسية الأكبر للقانون، أي لحظة الاعتماد من جانب سلطة شرعية لقرار معياري (لحظة الصلاحية).

وبالمقابل، تقوم إحدى الخصائــص الأكثر بروزاً للعولمة القانونية، بالضبط، على إبراز اللحظة الحقيقية للواقعية باعتبارها معياراً لوجود قواعد القانون. لا يمكن لمجتمع معولم محروم من الدولة التي تمثّله بشكل موحّد، أن يتجاوز فكرة أن الإدارة السياسية تقدّم له مصدراً موحّداً للقانون. وعليه الركون إلى وقائم معيارية فعّالة صرف، يمكن أن يجتمع حولها، من أجل كل قطاع من التجارة القانونيــة، أعضاء مختلفون من جماعة عابـرة للقوميات، ومن دون أن يكون على أي كيان سيادي، سام تراتبياً، إدارة هذا المسار. وتقوم التقاليد والاتفاقات الدولية، ضمن هذا الحيزّ، مـع القانون الحقوقي، بالدور الجامع نفسم الذي تقوم به روح القدس، في الكنيسة الكونية، ذلك المصدر الوحيد للسلطة وللممارسات والقواعد الموضوعية. وتتراجع في الحالتين وظيفة السلطة السيادية. ولا يعود من المهم اتخاذ القرار بشكل شرعي في شأن جمعية متلقّين خاضعين. ومن المؤكّد أنه في حالة القانون المعولم، تبقى دوماً معايير التقاليد والمتوافق عليها، موضع تأكيد وإقرار، تتلقّاهما من لجان تحكيم دولية تارة، ومن مؤسسات حقوقية وطنية، تهتم أكثر بالعمل في مجال المواطنة العالمية تارة أخرى(١٠). ويتطلُّب التلقّي في المجال الكنسي، كذلك، إفادة توكيد صريح أن القرار المتخذ من السلطة الشرعية، وفاقاً للنظام والحقيقة، قد استُقبل بتوافق مشترك. غير أنه، في هذه الحالة، أو تلك، لا تقرر حادثة التلقّي، في شيء، صلاحية المضامين. يقتصر التلقّي على إعلان وجود المعايير والحقيقة التي تجد الصلاحية أساسها في «الكل» وفي المؤسسات التي تعبّر عنها. إن التلقّي هو الطريق الوحيدة الملموسة لمنح الحياة للكنيسة الكونيــة كما للقانون الشــامل: النظام من دون حاكم يجمع الرســالة الأبدية لمؤسسة بلا مركز ولا أرض، مع جهاز لا يهتمّ بحدوده المعيارية. وهكذا يُعبِّر التماثل بين العولمة القانونية والكنيســة الكونية، الذي أوضحته المشكلة

التاريخية للتلقّي، عن تعطش للمقارنة، غير بعيد عن أن يقوم بدور المعبّر المعبّر عن دلالة أساسية.

#### الزرع

يخضع المؤرخ، من خلال الانكباب على ظاهـرة التلقّي الدائم، وعلى ضوء هذه الأفكار، لاختبار مفارقة عسميرة الحل: فعليمه، من جهة، أن يأخذ في الاعتبار مسماراً يسمعي إلى تجاوز خصوصية النظم القانونية، من خلال رؤية أحادية للمعايير المطبّقة، إن لم يكن على المستوى الشكلي، فأقلّه على المستوى المادي، وعليه، من جهة أخرى، ملاحظة التشوهات الإيديولوجية، في الغالب، التي يحدثها هذا المَيل التوحيديّ في الواقع، حين لا يؤخذ تاريخ السياقات الفردية في الحسبان بشكل صحيح - تلك السياقات التي لا تُختزل، في أنظمة معايير مجرّدة، بل هي أيضاً، مخزون ممارسات ومقولات قانونية مختلفة. تتطلُّب إمكانية المقارنة، في مواجهة توتر يصعب تجاوزه، من الملاحظ أن يقوم بخيارات دقيقة. وبما أن أنموذج التلقّي المستوطن أكثر فعّالية في وصف التوسّع الشامل للقانون، علينا أن نعبّر عن السبيل الأكثر انتشاراً من أجل تأمين تداول التقنيات المعيارية، أي الاتساق القانوني ما فوق القوميات. نحن أمام زرع قانوني كنا قد أشرنا إليه (واطسون، ١٩٩٣، Watson)، إنه وسيلة تطوير للأنظمة القانونية على أساس قانون «وفق الطلب»، يسمح بتعديل القوانين الوطنية، مدعّم من الخارج بالموارد التي يتطلّبها دستورها<sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>۱) يعتبر المصطلح هنا مجاز فيزيولوجياً، حتى لو بقي المعنى القانوني الدقيق غير مستبعد. تبدو لا فتة، ظاهرة رجال القانون الجوالين، من وجهة النظر هذه، والذين يتقلون من هذا الطرف من العالم إلى طرف آخر – من الغرب عموماً نحو بلدان نامية – من أجل صوغ وثيقة مثل الدستور، أي إنتاج غريب، في الغالب، عن الثقافة القانونية للبلد المتلقي. ومن الدارج كذلك، أن ينقل مستشارو قانون الأعمال أو القانون التجاري، نماذج مستقاة من قانونهم المحلّي إلى البلدان التي تستدعيهم. انظر، من أجل خارطة عالمية للتأثيرات المعيارية وقنوات انتشارها، انظر سيامَن، Spamann، ٢٠٠٩، الذي يحتوي على إشارات مرجعية غنية ومفصّلة. ومن جهة أخرى، إن التاريخ مليء بأزمات الرفض حين لا يستطيع الزرع الأجنبي إيجاد الشروط التاريخية الصحيحة للتلقي (بيركوڤيتس، پيستور، ريشارد، ٢٠٠٣).

تطبع هذه الرؤية الاقتصادية والتجارية التي يسمتوحيها هنا القانون التسويقي، بطابعها بعض تيارات القانون المقارن التي تعتبر الزرع القانوني نوعاً من نشسر للنماذج المعيارية بين بلدان الأسرة القانونية نفسها - القانون العام أو القانون المدوّن - وفاقاً لحركة تنتقل من المركز إلى الأطراف. إن هذا النوع من الزرع القانوني الموروث من المرحلة الاستعمارية المستمرَّة، يعيد إنتاج التمييز بين الأسـر القانونية ذات القانون العام، وتلك ذات القانون المدني (civil law)، علماً أن عدداً من المؤلفين (غوردلي، Gordley، ١٩٦٣؛ لوغران، ١٩٦٦ ,Legrand)، يرون أنه قد أصبح بالياً، أو أنه ثانوي بالنسبة إلى الاختلاف الذي يفصل هاتين الأسرتين من البلدان غير الغربية (ماتيسي، Mattei، ١٩٩٧). أضف، أنه يبدو أن ممارسة الزرع القانوني يعيد إنتاج أنموذج على طريقة فييكر للتلقي من مصدر خارجي، كنا قد أشرنا إلى عيوبه على مستوى التاريخ الحقيقي. أما التحليل الاقتصادي للقانون، فهو يرهب بهذه الظاهرة، بشريط وحيد، هو أن يبرز طلب حقيقي معياري من سياق محلى، أو أن يستطيع إذاً، العرض المتوافق معه إرضاءه (بير كو ڤيتس، پيســـتو ر، ريشـــار د, Berkowitz, .(Pistor, Richard

تقدّم المقارنة القانونية، وجهة نظر مثالية من أجل ملاحظة الخصوصية الزمنية والإجرائية لقواعد القانون، بين هؤلاء الذيب يدافعون عن الزرع القانونية، باعتباره أداة مفيدة، بشكل طبيعي، لتطور الأنظمة القانونية، وأولئك الذين يدينون، على العكس من ذلك، عدم الاهتمام بدور القوى الاجتماعية في تشجيع التغيير، إضافة إلى عدم اهتمامهم بالنشاط التأويلي المستقل والمنتج، ضمن سياقات التلقي (هالپيرين، Halpérin، ٢٠٠٩، ص ٧٧ – ٥٥). وتظهر النقاشات المتعلِّقة بالتطعيم القانوني، بدقة، الطريقة التي تدخل فيها المعايير القانونية مع سياقها، في علاقة دائرية أنموذجية. يستطيع واطسن، إذاً، أن يؤكّد، بحق، أن ظاهرة الزرع القانوني قديمة قدم القانون نفسه، من وجهة النظر هذه. وعلى عكس الميل المسيطر في العلوم القانون نفسه، من وجهة النظر هذه. وعلى عكس الميل المسيطر في العلوم

الاجتماعية الذي يسرى أن القانون يُعبِّر عن حاجات الفاعلين الذين يعملون في إطار مكاني - زماني محدّد، يمكن للمقارنة التاريخية القانونية أن تحدّد نقطة انطلاق لا يجرؤ أيّ مؤرخ حقيقي على اعتمادها. وتستطيع هذه المقارنة أن تتبع التقنية المعيارية وقدرتها الكبيرة على التكيّف، كما «قدرتها» على «إبداع» سياقات، مع معرفتها الجيدة، بأن دلالة هذه العملية الإبداعية غير قابل للإدراك مُسْبقاً - بالمعنى الذي تكون فيه مستوطنةً في صلب العقلانية الداخلية للمعايير - بل تُسـتخلص من السـياق الــذي حدّدته هذه المعايير نفسها. وبقول آخر، على المقارن أن يتجاوز الخلاف الذي تثيره ممارسة الزرع المعياري. وهو يقوم بمنح قيمة للرابط الجدلي بين لحظتين متميّزتين، متضامنتين، بالرغم من ذلك: لحظة التشكّل «القانوني» للواقع الاجتماعي من خلال ممارسة المعايير المجرّدة التي تُثبَّت على هـذا الواقع؛ ولحظة الممارسة التأويلية التي تنبثق عن هذا التشكّل، إلّا أنها لا تستطيع أن تقدّم له، التطبيق الملموس - أي منح معنى فعليّ للتراكيب المعيارية المدروسة -إلا بالاعتماد على السياق الذي اتبعه. ستعنى المقارنة، عندئذ قبول الوجود الدائري للقواعد القانونية والفنية القادرة على تحديد سياق تصبح لوحدها مفهو مة، انطلاقاً منه.

تنكر مثل هذه النزعة المقارنة، انسبجاماً مع حجم انفتاحها، على عالم الذمامة، كل شبكل قديم أو متجدّد للتاريخ العقائدي، كما تنكر إهمال هذا التاريخ « للمُعاش» من القانون. تأتي، من هنا، الأهمية الرئيسة للتعدّدية اللغوية التي لا تعبّر عن الاحتجاج فقط، مهما كان محقاً، على هيمنة لغة متوسطية هجينة (خليط من الفرنسية والإسبانية والإيطالية والعربية والعبرية والمالطية والبرتغالية والأوكسيتانية والكتالانية والتركية واليونانية، وتسمى أيضاً all المالطية والبرتغالية والأوكسيتانية والكتالانية والتركية واليونانية، وتسمى التعدّدية اللغوية هي المطلب الضروري لمقارنة لا تكتفي بالبحث السريع عن نتائج تواصلية مناسبة تحت ضغط مجموعات الضغط الدولية الكبرى، عن نتائج تواصلية مناسبة تحت ضغط مجموعات الضغط الدولية الكبرى،

بل تلك التي تسؤدي، بحكم آداب المهنة، الواجب المترتب عليها من وجهة نظر العلم: أي السيطرة على شروط فهم القواعد القانونية وإمكانية تطبيقها في سياقات مختلفة (وطنية ودولية وقطاعية ومهنية)<sup>(١)</sup>، مع مراعاة التأثيرات السياسية والاقتصادية والاجتماعية التي يحدثها تبني هذه المعايير على الأفراد والجماعات والمؤسسات المعنية. ويجد الزرع القانوني هنا حدّه الحرج، وليس في المقاومة التي توجّهها الثقافة القانونية في البيئة المتلقّية. إن مقولة «الثقافة القانونية» غامضة في ذاتها، لدرجة لا تسمح بتمييز السبب المذي يتحكم بالتصرّفات البشرية. نحن هنا في الغالب أمام حيلة لغوية تجنِّبنا، عموماً، صعوبة العرض الدقيق لتأثيرات العناصر الخاصّة، من دون أن نقع، مع ذلك، في استخدام المفاهيم البالية ذات المرجعية المفرطة في تمحورها على الذات مثل «الأسرة القانونية» أو «النظام القانوني» أو «التقاليد القانونية». ومن جهة أخرى، ومن خلال الرجوع إلى الحيّز الأوروبي، يبقى مفهوم الثقافة القانونية أسيراً للأطر الوطنية أيضاً، كما يقر بذلك المدافعون عنه، أنفسهم (سوندي، Sunde، ۲۰۱۰، ص ۲۰). غير أن فكرة الثقافة القانونية تعنى أن العمليات التقنية المؤسساتية القانونية، - حل الخلافات وإنتاج المعايير - لا تُفهم إلّا إذا كانت غارقة في محتوى أوسع، مؤلفاً من «أفكار ومواقف وقيم وآراء حول القانون والنظام والمؤسسة القانونية، ضمن مجموعة سكانية معينة »(٢)، بحسب المعنى الذي يقترحه فريدمان (Friedman، ١٩٩٥، ص ٥٣)، وذلك، مهما كان المعنى الذي نعتمدها فيه، واسمعاً أو حصرياً. إن فكرة العدالة، بخاصّة، والتي تعتبر طلباً أساسمياً

<sup>(</sup>۱) وكما لاحظنا ذلك بحق، يجب أن يسمح الزرع القانوني بمنح القانسون عينه فعّالية أكيدة: «يجب أن يحمل معنى في السياق الذي يطبّق فيه، وبذلك يهتمّ المواطنون باستخدام القانون، ويطلبون من المؤسسات أن تعمل على تطبيقه وتطويره» (بيركوڤيتس، پيستور، ريشارد، ٢٠٠٩).

 <sup>(</sup>۲) الأفكار والمواقف والقيم والآراء حول القانون والنظام القضائي والمؤسسات القضائية،
 لدى أية مجموعة كانت.

وجّهاً إلى القانون، وكذلك الإجراءات المتوقّعة من أجل تحقّقها، تقدّم مفتاح الدخول الرئيس إلى المعنى التاريخي للعمليات القانونية. ونصل، مع ذلك، وعلى هذا الأساس، إلى ربط الإمكانية الإبداعية للإنشاءات التنظيمية بتحقيق القيم الاجتماعية المشتركة، تحت طائلة فقدان الطابع الخاصّ الذي يحمله القانون باعتباره مراسية (praxis) سيادية لا يمكن لأي سبب نهائي داخلي أن يوجّهه نحو هدف حصري. وربما حان الوقت لمنح فكرة المراسية المجد الفكري الذي تسمتحقه، بالرغم من مبادرة أنصمار القانون الروماني للتضحية بها على مذبح إنشاء علمي ونظامي للقانون، وبالرغم من الخطر الذي يتهددها، على الضفة الأخرى، في أن تعتبر مشتقاً اجتماعياً من الواقع، غير دقيق إذا صح التعبير، نسميه «ثقافة قانونية». ولا يقبل القانون، باعتباره مراسية تشكِّل بذاتها فكرة، من دون أن تعكس الأفكار المعدّة خارجها، أن يحصر ضممن مرتبة «موضوع» التفكير، لأنه يسمعي دوماً إلى تشكيل «فعّالية إنسانية حسّاسة» تملك، لهذا السبب، وظيفة «ذاتية» حقيقية (١). إن الاسمتخدام للأدوات القانونية، الذي يتجاهل ضمناً الانتماء إلى وطن ما - هذا الاستخدام الخاضع، مع ذلك، للمعوقات التأويلية التي يمارسها السياق - لا يكف عن التفكير بوجود حالة زمنية خاصّة بهذه التقنيات، حالة زمانية «لتكرارهـا البنيوي» وفاقاً لمصطلحات راينهـار كوزيلُّك (١٩٩٧، ص ١٧٥). إن هذه «القابلية للتكرار» تسيىء بشكل دائم إلى التقسيمات الزمنية التي تؤطر، من الخارج، الأحداث التي تؤثر في المؤسسات السياسية والاجتماعية. تُدخــل آليات التكــرار والنقل الخاصّة بالتقنيــات القانونية بالمقابل، مساراً زمنياً داخلياً إلى هذه التقنيات، مـع إبعادها عن عمليات التقسيمات الزمانية المعتمدة. ويبدو الانتقال الزمني الذي يُظهر، عبر فترة طويلة جداً، قوة الوسائل والقواعد القانونية، عندئذٍ، على شكل هدف أولوي

<sup>(</sup>۱) تبقى الاقتراحات الأساسية للنزعة المادية، كما عبر عنها ماركس في أول فرضية لفوير باخ صحيحة في نظرنا.

للمقارنة التاريخية. وتكشف معالم الاستمرار والانقطاع، في هذه الحالة، قيمتها الرديئة، طالما أن العمليات القانونية مندرجة ضمن مستوى زمني لا يُختزل في مراحل النظرية السياسية، والاقتصاد والذهنيات والأشكال الثقافية والإيديولوجيات. لهذا السبب يجب ألا يوجّه نهج مؤرخ القانون المقارن من خلال مسلمة الحدود الزمنية، ذلك أنه يعود إلى الإشكالية المختارة حق التحكّم بحرية الحركة بين الوقائع والزمن. لئن شكل المقياس الزمني لازمة إعادة البناء التاريخي والمقارن، فمن المشروع تماماً العودة إلى عصور آفلة لشرح الظواهر القانونية المعاصرة.

إلَّا أن المقارنة التاريخية لا تستفيد كثيراً من ذلك، إذا اكتفينا، مثلاً، ومن أجل تحليل ظاهرة حديثة جداً، في الظاهر، مثل «القانون الناعم» (soft law)، باعتبار هذا القانون نتاجاً داخلياً لعمل المؤسسات الجماعوية. ونرى أن انتقال النظر من المؤسسة إلى التقنية، يسمح، في الواقع، بملاحظة أن هذا القانون المؤلف من توصيات، وكتب بيضاء وكتب خضراء وخطوط توجيهية، إلخ، يقوم على عملية ترسيب نَسبي أكثر عمقاً نسبياً. هناك منظمة صممت ووضعت حيّز التطبيق قواعد تنظية تقوم على مبدأ التذكير والتحريض والموافقة، بـــدل الإلزام ومقاضاة الســلوك، ألا وهي الكنيســـة باعتبار أنها المؤسسة الأولى التي فهمت أن النص القانوني لا يكفي، في ذاته، لقيادة الأفراد ولتوجيه عملهم. فمنذ ظهور أولى الجماعات المسيحية في القرون الأولى من عصرنا، جهّز التنظيم الكنسمي وسمائل ذات طبيعة إدارية صرف تحقّق الشروط من أجل التفكير في النظام القانوني على أساس يختلف عن متطلّبات إحقاق العدالة. لقد تحرّر هذا القانون الموازي، تدريجاً، من سيطرة القاضي، حتى شكّل حقل نظام معياري مستقلّ. وأطلق رجال اللاهوت، بدءاً من القرنين الثاني عشر والثالث عشر اسم «القانون الداخلي»، على مجموع القواعد كي يميّزوها عـن القانون الحقوقي أو النزاعي (برودي، ٠٠٠، ص

١٠٤)(١). ولقــد تطوّر، منــذ تلك الحقبة، قانون لا يعود مســعاه الفصل في ادعاءات متناقضة بل إلى تأمين الحصول على نتيجة، ذات قيمة ضمن هذا السياق: إنها خلاص الروح. لم يكن هذا العمل المخصّص لتوجيه السلوك في الاتجاه الصحيح أداة قانونية بالمعنى الحرفي للكلمة؛ فلم يكن يحكم على الأفراد بل يديرهم، مع كل المرونة المطلوبة، وفاقاً للحالات. بدأ القانون بالتدريج، وإلى جانب الوصية، بتجريب القدرة على التكيف ومرونة وجوب الكينونة. وهكذا، إذا نظر عالم مقارَنة معاصر إلى «توصية» اللجنة الأوروبية عام ٢٠٠٥، والتي تتعلَّق بالإدارة الجماعية المتجاوزة للحدود، لِحقَّ المؤلف في مجال خِدمات الموسيقي عبر الإنترنت، فإن سببين أقلَّه يثيران دهشته: أولا، يسبب التبرير المصطلحي لإجراء خاص مثل التوصية: أي «الوسيلة غير الملزمة التي تهدف إلى السماح للسوق بالنمو في الاتجاه الصحيح» (البرلمان الأوروبي، تقرير حول المتطلّبات القانونية والمؤسساتية للّجوء إلى الوسائل القانونية غير الملزمة [القانون الناعم]، ٢٨ حزيران ٢٠٠٧، ص ٦). تمنح اللجنة نفسها سلطة الإدارة في الاتجاه الصحيح، بواسطة وسائل أكثر مرونة من القانون، بطريقة تشبه تلك التي أسست فيها الكنيسة الكاثوليكية، قبل عدة قسرون، بديلاً رعوياً عن القانون الحقوقي الحقيقي. ويُعبِّر السبب الثاني للدهشة، ربما، عن القلق، بعد ذلك، من إدراك وجود تبديل موضوعي في الرهان: إذا أرادت الكنيسة التوجيه في الاتجاه الصحيح لروح المسيحي، فإن اللجنة الأوروبية تسعى إلى إيكال هذا النوع من «العناية» إلى السوق. لقد سيطرت السوق على روحنا: وهذه طريقة «مقارنة» لتأكيد حقيقة أصبحت مبتذلة. أضف أن المقارنة هي عيد الغطاس في عالمنا الراهن، إضافة إلى كونها وسيلة في تحديث المنهجية القانونية.

<sup>(</sup>١) وحول المتطلّبات المتبادلة بين القانون الداخلي والقانون الخارجي، بين دائرة الوعي (السر) ودائرة السياسة، بين رجل الاعتراف والقاضي، لنقرأ شيفّولو ,Chiffoleau.

# المراجع

- Alberigo Giuseppe et Jossua Jean-Pierre (eds.), 1985, La réception de Vatican II, Paris, Éditions du Cerf (coll. «Cogitatio fidei»).
- Berkowitz Daniel, Pistor Katharina et Richard Jean-François, 2001, «Economic development, legality, and the transplant effect», William Davidson Institute Working Paper, 410.
- 2003, «The transplant effect», American Journal of Comparative Law, 51, 163.
- Calasso Francesco, 1954, Medio Evo del diritto, Milan, Giuffrè.
- Chiffoleau Jacques, 2006, «Ecclesia de occultis non iudicat?», Micrologus. Nature, Science and Medieval Societies, 14, p. 359-481.
- Congar Yves, 1972, «La "réception" comme réalité ecclésiologique», Revue des sciences philosophiques et théologiques, 56, p. 369-403, repris dans Yves Congar, Droit ancien et structures ecclésiales, Londres, Variorum, 1982.
- Congrès international de droit comparé, 1900, Paris, 31 juillet-4 août, Procès-verbaux des séances, Paris, LGDJ. Disponible en ligne: www.archive.org (consulté en septembre 2012).
- FÖGEN Marie-Thérèse et TEUBNER Gunther, 2005, «Rechtstransfer», Rechtsgeschichte, 7, p. 38-45.
- FRIEDMAN Lawrence M., 1995, «Some thoughts on comparative legal culture», dans David S. Clark et John H. Merryman (eds.), Comparative and Private International Law. Essays in Honor of John Henry Merryman on his Seventieth Birthday, Berlin, Dunker & Humblot.
- GALGANO Francesco, 2005, La globalizzazione nello specchio del diritto, Bologne, Il Mulino.
- GORDLEY James, 1993, «Common law und civil law: eine überholte Unterscheidung», Zeitschrift für Europäische Privatrecht, 1, p. 498-518.
- Grillmeier Aloys, 1970, «Konzil und Rezeption. Methodische Bemerkungen zu einem Thema der ökumenischen Diskussion», *Theologie und Philosophie*, 45, p. 321-352.
- HALPÉRIN Jean-Louis, 2009, Profils des mondialisations du droit, Paris, Dalloz (coll. «Méthodes du droit»).
- HERMITTE Marie-Angèle, 2011, «La nature, sujet de droit?», Annales HSS, 1, p. 173-212.
- Hinschius Paul, 1879, Das Kirchenrecht der Katholiken und Protestanten in Deutschland, t. III/1, Berlin.
- JOUANNET Emmanuelle, 2008, «The disappearance of the

- concept of Empire. Or, the beginning of the end of Empires in Europe from the 18th century», dans A Just Empire? Rome's Legal Legacy and the Justification of War and Empire in International Law, Commemorative Conference on Alberico Gentili (1552-1608), New York University School of Law, p. 1-24. Disponible en ligne: www.univ-paris1.fr (consulté en septembre 2012).
- Koselleck Reinhart, 1997, «Histoire, droit et justice», dans L'expérience de l'histoire, Paris, Gallimard-Seuil-Éditions de l'EHESS, coll. «Hautes Études», p. 161-180.
- Legrand Pierre, 1996, «European legal systems are not converging», *International and Comparative Law Quarterly*, 45 (1), p. 52-81.
- Luhmann Niklas, 1992, Beobachtungen der Moderne, Opladen, Westdeutscher Verlag.
- MAINE Henry S., 1889 [1876], Village-Communities in the East and West, 3e éd., trad. dans Henry S. Maine, Études sur l'histoire du droit, trad. par René de Kérallain, Paris, Thorin (coll. «Bibliothèque de l'histoire du droit et des institutions»).
- MATTEI Ugo, 1997, «Three patterns of law: taxonomy and change in the world's legal systems», The American Journal of Comparative Law, 45 (5), p. 12-40.
- Mensch Elisabeth, 1982, «The history of mainstream legal thought», dans David Kairys (ed.), The Politics of Law: A Progressive Critique, New York, Basic Books.
- NAPOLI Paolo, 2003, Naissance de la police moderne. Pouvoir, normes, société, Paris, La Découverte (coll. «Armillaire»).
- PORTEMER Jean, 1946, Recherches sur les Differentiae juris civili et canonici au temps du droit classique de l'Église, Paris, Jouve.
- Prodi Paolo, 2000, Una storia della giustizia, Bologne, Il Mulino.
- RODOTÀ Stefano, 2002, «Un codice per l'Europa? Diritti nazionali, diritto europeo, diritto globale», dans Paolo Cappellini et Bernardo Sordi (eds.), *Codici. Una riflessione di fine millennio*, Milan, Giuffrè, p. 541-578.
- Spamann Holger, 2009, «Contemporary legal transplants. Legal families and the diffusion of (corporate) law», *Brigham Young University Law Review*, 6, p. 1813-1878.
- Sunde Jørn Ø., 2010, «Champagne at the funeral An introduction to legal culture», dans Jørn Ø. Sunde et Knut E. Skodvin (eds.), *Rendezvous of European Legal Cultures*, Bergen, Fagbokforlaget.
- TEUBNER Gunther, 2004, «Societal constitutionalism: alternative to State-centered constitutional theory», dans Christian Joerges, Inger J. Sand et Gunther Teubner (eds.), *Transna-*

- tional Governance and Constitutionalism, Oxford, Hart, p. 3-29.
- Thomas Yan, 2011, «L'extrême et l'ordinaire. Remarque sur le cas médiéval de la communauté disparue», dans Jean-Claude Passeron et Jacques Revel (eds.), Penser par cas, Paris, Éditions de l'EHESS, 2005, repris dans Yan Thomas, Les opérations du droit, Paris, Gallimard-Seuil-Éditions de l'EHESS (coll. «Hautes Études»), p. 207-237.
- Watson Alan, 1993, Legal Transplants: an Approach to Comparative Law, Edimbourg, Scottish Academic Press.
- WIEACKER Franz, 1967, Privatrechtsgeschichte der Neuzeit unter besonderer Berücksichtigung der deutschen Entwicklung, Göttingen, Vandenhoeck u. Ruprecht, 2e éd.
- Wolter Udo, 1975, Jus canonicum in iure civili. Studien zur Rechtsquellenslehre in der neuren Privatsrechtsgeschichte, Cologne-Vienne, Böhlau.

# تاریخ مقارن للتراث التقنی

مجموعات المخترعات ومخازنها في فرنسا وإنكلترا في القرنين الثامن عشر والتاسع عشر

تؤكد الدراسات الجديدة، على هامش تاريخ الاستهلاك والاقتصادات الثقافية، على دور تسويق المعارف في بناء حيّز عام للتقنية في القرن الثامن عشر (ســتيوارت، Stewart؛ ١٩٩٢؛ هيلير- پيريز ٢٠٠٧؛ هيلير-پيريز وتيبو-ســورغر، ۲۰۰٦، Thébaud-Sorger). لقد شكّلت العروض وزيارات المخازن والورش والمصانع جميعها، تجهيزات بصرية تجدّد قواعد الفضول وتطوّر اهتمام الجماهير المختلفة بالتقنية (بيرغ، ٢٠٠٥، Berg؛ هیلیر-پیریز ۲۰۰۰، ب و۲۰۰۸ب؛ بینیت، Bennet، ۲۰۰۲ و٢٠٠٦ . وهكذا فقد امتلك بينيت، في بداية القرن التاسم عشــر، مخزناً مضافاً إليه متحفاً، وكان يبيع أيضاً منتجاته (النياشــين وميداليات الصور)، وكذلك لوحات كبار الرسمامين (بيمرغ، ٢٠٠٥، ص ١٩٩ – ٢٠٤). ليس هذا التهجين بين الاختراع والتجارة والفن شيئاً جديداً البتّة، في إنكلترا الهانوڤرية، وفي جيل أسبق افتتح آل پينشبيك (Pinchbeck) ، الذين اشتهروا بساعاتهم الموسيقية ولوحاتهم المتحرّكة، مخزناً عرف باسم Repository، استُخدم صالة بيع ومعرضاً لسلع الذواقة والآلات الميكانيكية (هيلير- پيريز، ٢٠٠٨). وقد منحت بعض القطع، مثل الرافعة، جائزة من جانب شركة

الفنون، وهي شركة علمية كانت تملك هي أيضاً معرضاً، كان كريستوفر پينشمبيك عضواً مشاراً فيه. إن هذا المزج الثقافي لمخازن التقنية الإنكليزية في القرن الثامن عشـر، وفاقاً لتسمية أطلقتها سيلينا فوكس (٢٠٠٩)، يعتبر صدى للدور الذي قامت به البراعة والإبداع (التقني والفني)، في بناء الهوية الوطنية الإنكليزية (بيرغ، ٢٠٠٥). وتدعم مأسسة وكالات الجمع والعرض الأجهـزة المطورة في مجال التجارة، وتسـاهم في تغييـر صورة المخترع الذي اعتبر لزمن طويل، فــي إنكلترا، رجل مشـــاريع ومضارباً ومحتكراً. وقد أشارت كريستين ماك ليود (Christine MacLeod) إلى دور الأجهزة التراثيـة في الصعود القوي لتقديس المخترع في إنكلترا الفيكتورية، والذي جرى بمناسبة الاحتفال بذكري جيمس واط في عام ١٨٢٠، ثم عبر معرَضَيْ كريستال بالاس ومصلحة تسـجيل البراءات (Patent Office)، من جانب بينيــت وودكروف، ومعـرض متحف العلوم المنبثق مـن متحف مصلحة تسجيل البراءات (ماك ليود، ۲۰۰۷أ، و۲۰۰۷ب؛ ليفّين، ۲۰۱۰، Liffen). وقد ساعدت، أيضاً، حركات في الريف، في أثناء التبرّعات، في إقامة تماثيل المخترعين، وعكسمت ثقافة شراكة تؤسس للموقف العام في إنكلترا، ودعمت الاعتمراف بالمخترعين باعتبارهم أصحماب فضل. إن التوظيف العام (المالي والرمزي) يساهم بشكل متساو، مع الثقافة الاستهلاكية في تحويل الاختراع إلى «مكان ذاكرة» يحفظ «السمة البريطانية».

ما الموقف في فرنسا؟ يعتبر تسييس الاختراع إرثاً من عصر التنوير، وقد كان وراء إحداث أول مخزن عام للاختراعات في قصر مورتاني (Mortagne)، وفي معهد الحرف والمهن، وكذلك لعديد من المقتنيات العامة الأخرى التي تحتفظ بها، منذ الحكم الملكي القديم في فرنسا (L'Ancien Régime)، الأكاديميات والطوائف المهنية ودول المقاطعات، وجمعيات الفنون و «المتاحف» (هيلير - پيريز، ٢٠٠٠). ونستطيع أن نتابع، من خلالها، بسهولة، إرث القرن التاسع عشر في مخازن الشركات الصناعية

ومعارض منتجات الصناعة (بونوا، وأمپتوز وقورونوفّ ٢٠٠٥، ف ١١). وكذلك البداعات المعاهد في الأقاليم، كما في ليون. وتؤكد ذلك البحوث الميدانية إبداعات المعاهد في الأقاليم، كما في ليون. وتؤكد ذلك البحوث الميدانية البحارية حول مجموعات معاهد الحرف والمهن التي تم تشكيلها بالتعاون مع شركة تشجيع الصناعة الوطنية والمعاهد الدولية (كورسي، ٢٠١٠، Corcy). وهناك الكثير من المؤسسات التراثية التي تثبت أصالة أنموذج فرنسي أصبح فيه الاختراع «قضية دولة والمخترع شخصية وطنية». قد يسهل تسليط الضوء على التباين مع إنكلترا، في غياب البحوث المتطورة حول الوسائل التجارية المتوافرة من أجل التجميع وتنظيم معارض التقنيات في فرنسا. أضف أن الرهانات المعقودة على أول مخزن رسمي باريسي للآلات، عديدة، وتهدف، بوضوح، إلى التوفيق بين منطق الربح ومنطق التقدّم، في إطار تغيّر امتيازات الحصرية في نهاية الحكم القديم.

ترسم، المقارنة بين فرنسا وإنكلترا، بذلك، نماذج تراثية مختلفة، تمت الستعادة ملكيتها من على ضفتي المانش. ومهما كانت الصيغة، وفاقاً لهذا المقياس، يقوم توافق تراثي بتشجيع الطموحات السياسية، وتلك المتصلة بالهوية في كلا البلدين. ويمكن أن نقرأ تاريخاً متقاطعاً لدخول التقنية المتصاعد في الاستعدادات الثقافية والسياسية المتخذة بين فرنسا وإنكلترا، انطلاقاً من مخازن التقنية لعصر التنوير، وصولاً إلى المعارض والمتاحف الخاصة بالثورة الصناعية. ونريد أن نمتحن هذه النزعة المقارنة من خلال الخاصة بالثورة الصناعية. ونريد أن نمتحن هذه النزعة المقارنة من خلال تفحص المواقف على المستوى المناطقي. وفي الواقع، إذا كان الإرث المكني للمخازن الوطنية قد اعتمد، بشكل كامل، من النخب المحلية في المملكتين، فإن استمرار الإبداعات غير محقق أبداً بسبب كثرة ما تثيره هذه المؤسسات من توترات. وبعيداً من انتشار أنموذج تراثي من المركز إلى الأطراف، فإن أقامة متاحف التقنيات في مدن الأقاليم أصبح مصدر نزاعات.

بعد هذه الإشارة إلى مخازن التقنيات في العواصم الإنكليزية والفرنسية،

في القرن الثامن عشر، سوف نفضّل هذا البعد المثير للنزاع، عبر مثل مدينة ليون. إذا كانت قد تأسست في ليون، في الواقع، ومنذ القرن الثامن عشر، إدارة بلدية للاختراع، فإن تكوّن تراث تقني وصيانته وإبراز قيمته، في القرن التاسع عشر، لم يلق إجماعاً، فيما كانت تنمو أسطورة جاكار (Jacquart) (كوتّرو، Cottereau ، ۱۹۹۷).

#### مخزن جمعية فنون لندن

لقد تأسّست جمعية تشجيع الفنون والصناعات اليدوية والتجارة المسماة «جمعية الفنون» عام ١٧٥٤، وشكّلت الأنموذج الحقيقي ضمن الحركة الأوروبية للجمعيات الفنون، ثم جمعيات تشجيع الصناعة (هيلير - پيريز، ٢٠٠٠)؛ هان، Hahn، ١٩٦٣ و ١٩٨١).

وتعتبر صيغة الاعتماد المالي والرمزي لهذه الجمعية مصدر تجديد على الكثير من الصعد. تفضل الجمعية، بشكل خاص، انتقال المعلومات: تبادل المطبوعات (٥٧ جزءاً بين عامي ١٧٨٣ - ١٨٥١) التي تغذّيها رسائل المخترعين، وحيّز حقيقي للتواصل والمطبوعات على شكل سلاسل (٢٠). وكانت الصلات مع العلماء الأجانب عديدة وهيأت للحصول على مؤلفات، بخاصة مؤلفات علماء الاقتصاد الفيزيوقراطيين (٣).

وأخيراً، في عسام ١٧٦١، أقامست جمعية الفنون مخزناً عاماً للآلات «المخزن» (Repository)، مخصصاً لتلقّي نماذج المخترعات التي حصلت

<sup>(</sup>١) أتوجّه بالشكر الجزيل إلى المؤلف الذي أرسل لى مقالته قبل نشرها.

<sup>(</sup>۲) منذ عام ۱۷٦٤. نشرت جمعية الفنون المتحف الريفي والتجاري، أو أبحاث مختارة في الزراعة والتجارة والحرف والصناعات البدوية، تأليف أعضاء جمعية الفنون (ستة أجزاء ١٧٦٨ – ١٧٦٦)، ومذكرات الزراعة والحرف الاقتصادية الأخرى» لروبير دوسي، Robert (ثلاثة أجزاء ١٧٦٧ – ١٧٦٧)، وسجل الجوائز الممنوحة من جمعية الفنون ١٧٧٨ في الفترة بين ١٧٥٤ – ١٧٧٦.

<sup>(</sup>٣) يوميات المواطن، الذي صدر بشمكل منتظم لدوپون دونومور، كذلك الملاحظات حول الفيزياء، التاريخ الطبيعي، وتاريخ الفنون، ثم جريدة الفيزياء للقس روزييه (Abbé Rozier)، وقد طلب من الجمعية أن ترسل إليه معاملاتها.

على جوائز. وقد شكّلت هذه المجموعة صدى لإجراءات حفظ أخرى، في الوقت الذي كان فيه من بيسن أعضاء الجمعية علماء يجمعون الميداليات والأصداف والمعادن، مثل هنري بيكر (Baker)، عضو الجمعية الملكية وجمعية الآثار، والذي قدّم له مؤسس جمعية الفنون، الرسام وليام شپلي (.W. وجمعية الآثار، والذي قدّم له مؤسس جمعية الفنون بفعّالية في تنويع استخدامات المجموعات لدى الجمهور المديني الذي يندفع بشكل إرادي جداً للزيارة. يجب أن يفهم هذا الإبداع، إذاً، في سياق انطلاق أجهزة الاتصال البصري والحفلات والمعارض في لندن (ألتيك، ١٩٧٨؛ بيسرغ وكليفورد، ١٩٩٨؛ والش ١٩٩٥، ١٩٩٥)، سواء في الحيّز العلمي (المتحف والش ١٩٩٥، ١٩٩٥) سواء في الحيّز العلمي (المتحف البريطاني الذي تأسس عام ١٧٥٣ [سلون، Sloan) وفي الحقل التجاري، مثل مخزن بينشبيك، عبر الإسهام في إضفاء قيمة على الاختراعات تحت اسم الملكية العامة، إلى جانب نظام التسجيل البراءات (ماك ليود، ١٩٨٨). تفضل جمعية الفنون المكافآت والميداليات (لقد سميت جمعية للجوائز)؛ وهي تميّز بين حكم الاستحقاق والنفع العام.

لقد عُرضت الاختراعات الحاصلة على جوائز في الطابق الأرضي للجمعية، في الحي الحديث جداً أدلُفي. وكانت النماذج عديدة (١٥٨ أنموذجاً عام ١٧٨٣). أما بالنسبة إلى المخترعين سيّئي الحظ الذين لم يكونوا قادرين على الوصول إلى هذا النظام المكلف لبراءة الاختراع، فيقدّم تحويل الاختراعات إلى تراث، الفرصة لمنح قيمة لأعمالهم وحمايتها (فوكس، ٢٥٨، الاختراعات إلى تراث، الفرصة لمنح قيمة لأعمالهم وحمايتها (فوكس، ٢٠٠٩، ٩٠٠، ص ١٦١). إن النماذج المعروضة لبعض المخترعين «تشكّل وسائل دعاية حقيقية»، وهي كذلك بالنسبة إلى كريستوفر پينشبيك، كما توضح سيلينا فوكس ذلك. لقد استطاعت المؤلفة أن تكشف، من جديد، تفاصيل الإنشاء الدقيقة للواجهات والأطر، ذلك العمل الذي كُلف به المنجّد والنحات توماس وودين (Woodin، من، ص ١٤٥). ولقد نالت النماذج تقديراً كبيراً بسبب إضافة معارض فنية إلى طابق هذا المخزن. يُضيف مخزن الفنون، الذي

يهدف إلى جمع الاختراعات وحفظها والدعاية لها، مواضيع تقنية إلى الثقافة المدينية المخصصة للترفيه. وينتقل الاختراع، بين متعة النظر والإحساس بالفن، من خلال وحدة تصوّر المواضيع التي تقع في أساس حركة جمعيات الفنون، كما يجذّر الثقافة التقنية من خلال عملية منح قيمة للحركة والمهارة ودقة الأساليب.

لذلك، من غير المجدي إلى حد ما، البحث عن قياس تأثير مخزن جمعية الفنون من خلال مفردة الفعّالية العملية – فإذا اقتصرنا على هذه الفعّالية تصبح الملاحظة مخيّبة. وهكذا ترى سيلينا فوكس أنه، على الرغم من أن العروض قد تمّت في المخزن، فإن أهمية النماذج تبدو محدودة بالنسبة إلى إعادة نسخ الاختراعات وفهم الآليات، كما يوضح ذلك المختص بالميكانيك، جون سميتون (J. Smeaton)، المكلّف بوصف آلة هيدروليكية معروضة في جمعية الفنون (من، ص ١٦٥ – ١٦٦).

ويشير مثال آخر إلى مسارات أخرى: يقترح توماس براونهيل (Brownhill)، صانع عجلات وأدوات زراعية في مانشيستر، عام ١٧٨١، في نشرة دعائية، سلسلة من الآلات الجديدة والمتخصصة، المستوحاة من تلك المعروضة في المخزن. لقد قُدّمت إحدى هذه الألات (لتنسيف القمح) باعتبارها محاكاة لآلة اخترعها إيڤرس (Evers)، المعروضة في جمعية الفنون، إضافة إلى محراث لشخص يدعى توماس المعروضة في جمعية الفنون، إضافة إلى محراث لشخص يدعى توماس هوب (Hope) ذُكر أنه قد حصل على جائزة لجمعية الفنون عام ١٧٧٣(١٠). ينصح براونهيل بزيارة المخزن للحصول على تفاصيل أكثر عن بعض نماذج المحاريث التي تؤكّد التداخل بين الاستراتيجيات التجارية وإجراءات النقافة العلمية. ويقترح منشور براونهيل تقانة التكيّف حاثاً المستهلك على الثقافة العلمية.

Royal Society of Arts [RSA]: Guard Book XII, (فرم م ف الجمعيسة الملكية للفنسون (ج م ف الجمعيسة الملكية الملكي

مقارنة التجهيزات وفاقاً للحاجات وتكييفها وتحسينها، بعيداً من إعادة إنتاج معرفة نظامية وتطبيقها.

لا يستبعد هذا الأمر وظائف معرض الفنون الأخرى التي استُخدمت نماذجها أساساً لبناء علم الآلات. لقد نشرت جمعية الفنون، في الواقع، لوائح بالآلات والأدوات المعروضة على شـكل مجموعة من اللوحات كلَّفت بها عضوين إداريين (بيلي، ١٧٧٢، Bailey ؛ بيلي، ١٧٨٢): ويليام بيلي (المكلف بالقيام بعرض النماذج)، وهو مدير جمعية فنون بين عامي ١٧٦٧ - ١٧٧٣، وكذلك ألكسندر مابين بيلي (Alexander Mabyn Bailey) بين عامي ١٧٧٣ – ١٧٧٩. ووفاقاً لسيلينا فوكــس (٢٠٠٩، ص ١٦٠ – ٢١٨)، فإن مجموعات اللوحات قد استوحيت بشكل رئيس من الآلات والاختراعات التي اعتمدتها الأكاديمية الملكية للعلوم منذ تأسيسها حتى اليوم، مع وصفها، إنها سبعة أجزاء نشرها جان-غافان غالون (Jean-Gaffin Gallon) بين عامي ١٧٣٥ -١٧٧٧ ، لتخليد ذكري الاختراعات التي مُنحت الجوائز وتمت المصادقة عليها منذ إنشاء الأكاديمية عام ١٦٦٦ (ستة أجزاء في الفترة بين ١٦٦٦–١٧٣٤، وجزء عـــام ١٧٧٧، وذلك للفترة بيــن ١٧٣٥ – ١٧٥٥). نحن نعــرف أيضاً أن مخزن قصر مورتاني قد حصل على هذه المؤلفات، منذ تأسيسه، وأنها تستخدم في إنشاء النماذج على يد ميكانيكيين محترفين، قادرين على شرح هذه الرسوم التقنية المجهزة وإعادة نسخها (مناظير، مساقط، منظر تفصیلی، من زوایا متعدّدة)<sup>(۱)</sup>.

إذا نحن لم نجد علاقة النسب مع الشغف بالفن اليدوي والقواعد الجمالية الموروثة عن اقتصاد سميث، في المخزن الباريسي في عهد الحكم

الملكي، وإذا كان هذا النسب يُعبِّر عن نفسه، غالباً، في الإبداعات الثورية، مثل مدرسة الفنون (هيلير - پيريز، ٢٠٠٤)، فإن الحاجة إلى المحافظة على التقنيات الجديدة، كما الحاجة إلى تنظيم المعارف، قد تمت السيطرة عليها في أثناء تأسيس المخزن الوطني للآلات من جانب العهد الملكي الفرنسي في نهاية القرن الثامن عشر.

#### مأسسة التقنية

#### من عصر التنوير حتى الثورة

على الرغم من أن المجموعة اللندنية تشتمل على عدد من الاختراعات التي مُنحت جوائز من جانب جمعية الفنون، فإنها لا تساهم في سياسة حكومية تعمل من أجل التجديد، وهذا بالمقابل ما يميّز مخزن قصر مورتاني. إنه يقع في باريس، شارع شارون في ورشة جاك قوكانسون القديمة (Vaucanson) التي استولت عليها الدولة بعد موته (١٧٨٢) - يمثّل هذا المخزن الأصالة الأوروبية العربقة.

إنه يقطع مع المجموعات التقنية الأميرية الأولى المنبثقة من ثقافة غربية، وكذلك مع ثقافات المؤسسات العلمية، مشل أكاديمية العلوم في اللوقر (فريمونتي -مورفي، ١٩٩٦، Frémontier - Murphy). يدسّن قصر مورتاني عملية تكريس المعارف التقنية تراثاً وطنياً استمرت في ظل الشورة من خلال إحداث معهد الحرف والمهن عام ١٧٩٤ والذي تشكلت مجموعاته الأولى من ٣٠٠ قطعة (أشياء، ورسوم، ومطبوعات) تفرعت منها (دوپلاس، ١٩٩٤، ١٩٨٤، ١٩٨٤) (١٠). وقد تجسّد الاستمرار، أيضاً، في الوجود الدائم للبشر. فقد أدار المخزن ألكسندر - تيوفيل أيضاً، في الوجود الدائم للبشر. فقد أدار المخزن ألكسندر - تيوفيل قاندرموند، (Alexandre - Théophile Vandermonde) الأكاديمي الممولًا

 <sup>(</sup>١) تقدّم دومينيك دوپلاس قائمة مــن ١٨٥ أنموذجاً على ٢٣٠ قطعة قبل ١٧٩١، يضاف إليها
 ٥٠ أنموذجاً جديداً بين عامي ١٧٩١ – ١٧٩٦، وعدد من الرسوم (لم تحصها الكاتبة).

من جانب مكتب التجارة (المؤسسة التابعة للمراقبة العامة للضرائب)، والذي ساعده، بدءاً من عام ١٧٨٦، العارض كلود - بيار مولار (Molard)، الذي أصبح، في ما بعد، مديراً للمعهد. وقد انضم، هذا الأخير، إلى جهاز تشجيع الاختراع الذي نما على مدى القرن على أيادي إداريين متنورين ومؤمنين بالقدرة الإصلاحية للتقنية.

وتتقاطع غايات سياسية ثلاث، وتبرر تضخم المجموعات، فهناك ١٨٥ طرازاً أُدخلت أو بُنيت في الورش بين عامي ١٧٨٣ و ١٧٩١ (تضاف إلى ستين مقالة قدّمها ڤوكانسون). ومن جهة أخرى، تعبّر إرادة تخليد ذكرى المخترعات عن نفسها من خلال تسجيل الأشياء وحقوق المؤلفين. ولقد دعم هذا الهدف من خلال الحاجة المتنامية لمخزن الاختراع من جانب الإدارة، من أجل وضع المستجدات التي منحتها الحكومة الجوائز في الحقل العام، وكذلك من أجل ضمان حقوق الأولوية للمخترعين المستفيدين من الامتيازات الحصرية، مع وضع الأساس للتسجيل الذي ستنظمه براءة الاختراع، المعتمدة عام ١٧٩١. فلنسجل أن المحافظة على براءات الاختراع ثم نشرها، قد أصبحت، لاحقاً، من صلاحية المعهد (إيمپتوز ومارشال، ٢٠٠٢؛ غالڤيز – بيهار، Galvez من صلاحية المعهد (إيمپتوز ومارشال، ٢٠٠٢؛ غالڤيز – بيهار، Behar الاستذكاري للمخزن.

ومن جهة أخرى، إن مخزن قصر مورتاني، يندرج في مشروع موسوعي لجمع المعارف يهدف إلى جمع آثار التقدّم التقني كافة (نماذج رسوم، ووصوف)، كما عبر عن ذلك الأسقف غريغوار، بوضوح، في أثناء تأسيس المعهد: «هذه المحفوظات ضرورية، من أجل تاريخ الفن، لأنه كلما اكتملت الصناعة، يمكن للنماذج أن تزول، ويذكّر الرسم والوصف بما جرى» (دوپلاس، ١٩٨١، ص ٨٣). يقوم الرهان على تنمية القدرة على تأريخ حركة الاختراع وتقديم قواعد علم التقانة، بذلك (بيكون، ١٩٩٤ و١٩٩٦، حركة الاختراع وتقديم قواعد على إقامة رابط بين لغات التجديد وممارساته

التجديد، تمناه الأكاديميون والموسوعيون طويلاً. ويسهم هذا المخزن في ولادة علم تقانة جديد يسعى إلى فرض لغة تقنية معيارية مدعمة بالنماذج والرسوم والمنشورات، على الممارسين. أُعد، بين عامي ١٧٨٣ و ١٧٩١، ثلث ١٨٥ أنموذجاً دخلت إلى مخزن مورتاني، محلياً، انطلاقاً من مخططات قدّمت، بشكل خاص، من المخترعين، وذلك وفاقاً لأهم المنشورات التقنية: وصف الحركف والمهن (كلف به قاندرموند)، وموسوعة ديدرو-دالمبير، ومنشورات نماذج جمعية الفنون، كما أشرنا إلى ذلك، ووفاقاً لقائمة ١٧٩١، تم تنفيذ تسعة نماذج بالاستناد إلى مؤلفات بيلي (وهي مطبوعات تشكل جوهر المؤلفات الأجنبية التي تلقّاها المخزن).

وأخيراً، وبالترابط مع عملية تشكيل المعارف هذه، يلبي المخزن حاجة تربوية للعرض، كما يشير إلى ذلك حضور مولار. يشكل طموح تعليم التقنيات خارج الأساليب التي ورثناها من التعليم التعاوني (الذي بقي حياً مع ذلك)، جوهر مهمة المعهد الذي يديره مولار باعتباره عارضاً (فونتانون، مع ذلك)، جوهر مهمة المعهد الذي يديره مولار باعتباره عارضاً (فونتانون، المعهد الذي يديره مولار باعتباره عارضاً (فونتانون، الله Fontanon). وتتبدّى هذه المهمة في الواجبات المتكررة التي تطلبها الإدارة التجارية من المخترعين لتوضيح تقنياتهم وتأهيل المستخدمين. لقد حصل مخترع للساعات من جنيف، يدعى جاك، والمقيم في ضاحية سانت حصل مخترع للساعات من جنيف، يدعى جاك، والمقيم في ضاحية سانت أنطوان عام ١٧٨٦ مكافأة من أجل اختراعه آلة لسن المبارد، شرط أن يؤهّل سنة تلاميذ قادرين على صنع أنموذج مشابه للمعروض في قصر مورتاني (AN: F/12/2219)

يتيح هذا القصر، من أجل نشر التقنيات أيضاً، للمؤسسات الأخذ على عاتقها تداول المعلومات التقنية. ويشكّل تأسيس مكتبة مفتوحة على الخارج، في تلك الحقبة التي كثرت فيها الترجمات التقنية، محطة في مجال نقل التقنيات عبر كتب جمعية الفنون. لقد قام الميكانيكيون المرتبطون بالمخزن، مثل شارل ديلييه (بائع وصانع من مدينة رانس -Reims- ومخترع آلة صنع أمشاط أنوال النسيج، المقلّدة للصناعة الإنكليزية، والتي أثارت انتباه

فاندرموند بدقتها)، بإعادة انتاج مخطّطاتها على شكل نماذج. وقد ادّعى صانع الأُقفال جان -باتيست بارا (Bara)، مخترع آلة غزل الصوف عام ١٧٨٧، أنه قد استوحى من نول إنكليزي رآه في قصر مورتاني.

لقد نمت فعّالية الإنشاء على شكل شبكة وكان المخزن على صلة مع مركز الإنشاء والتعليم التقني في مشفى كانز-قان (Quinze - Vingt)، الواقع غير بعيد من شارع شارانتون، والذي يمتلك ورشات تجريبية مموّلة، أُلحقت تجهيزاتها بالمعهد، أيضاً (دولزا، Dolza، هيلير - پيريز وڤيغان، Weygand، تجهيزاتها بالمعهد، أيضاً (دولزا، Dolza، هيلير - پيريز وڤيغان، John Macleod) فيه ثلاثة أنوال ذات مكوك طيار، لحساب قصر مورتاني عام ١٧٩٢. وفي السنة عينها، أرسل ديليي إلى كانز - قان (Quinze-Vingt)، صانع آلات إنكليزي آخر يدعى فيلمون پيكفورد (Philemon Pickford). وترتسم في الجغرافيا المُدُنية، ثقافة تقنية متميّزة، عبر شبكة مؤسسات وزيارات للحرفيين، لا تتقاطع مع ميراث سلطان المهن و لا مع السلطات العلمية. إنها عمليات ترجمة ونقل من الرسم إلى الأنموذج، ونسخ ومحاكاة: ونقرأ في قدرات النقل هذه للتقنية «استقلال» التقنية والتقانة (ڤيران، Vérin، ۲۰۰۷) التي تشكّلت في خدمة الدولة.

يعلن قصر مورتاني، من خلال وظائف المتعدّدة التراتبية والتربوية والتقانية ولادة حيّز عام للتقنية، مندرج ضمن فعّالية قوية لتسييس الاختراع في عصر التنوير. إن تحويل التقنية إلى مؤسسة تراثية وطنية يفرض تأسيس هيئة معارف، وأشكال جديدة للانتقال، وثقة الدولة بالناشطين الاقتصاديين، المتعلمين والمطّلعين، باعتبارهم حجر الزاوية في إعادة تعريف ليبرالية للمؤسسات باعتبارها مصدراً للعمل الاقتصادي، كما طلب ذلك قاندرموند. لقد نقل قصر مورتاني إلى معهد الحرف والمهن في عهد الثورة هذه النزعة المدنية نحو التقانة، التي لا يمكن فصلها عن رفض مجتمع الهيئات والأنظمة. وتشكّل جمعية الحرف والمهن في لندن وقصر مورتاني ومعهد الحرف والمهن نماذج وروابط وطرق استعارة تطبع الابداعات اللاحقة بطابعها والمهن نماذج وروابط وطرق استعارة تطبع الابداعات اللاحقة بطابعها

مخزن جمعية تشجع الصناعة الوطنية، معارض منتجات الصناعة، متحف مصلحة براءات الاختراع في لندن. ومع ذلك، فإن دراسة السياقات المحلية تدفع إلى الحذر.

وبمناى عن كل مفهوم خطّي لنشر النماذج و «قصة نجاح» المتاحف الصناعية، وبمناى أيضاً، عن كل إيديولوجيا تصالحية ترتكز على مثاليات التقدّم والتحسين، فإن المخازن والمتاحف التقنية في الأقاليم الفرنسية والبريطانية، تكشف عن بعض خطوط توتر.

#### مخازن الاختراعات

## والصناعة الحرفية في ليون

لقد اعتبرت ليون المدينة الفرنسية الأكثر إبداعاً في القرن الثامن عشر، ولقد قامت روح الإبداع فيها، وبشكل واسع، على البحث عن أفضل تنسيق للعمل في ورش النسيج، بشكل يتم فيه الإنتاج السريع للأنسجة المتنوّعة، وإرسالها، في الوقت نفسه، إلى الأسواق الأوروبية (ميلر، Miller، وإرسالها، في الوقت نفسه، إلى الأسواق الأوروبية (ميلر، Poni، 199۸؛ يوني، Poni، إن اختراع نول جاكار جاء تكليلاً لهذه الجهود. لقد كان هذا الاختراع، نتاج نقل عن محاولات متنوّعة لبرمجة النسيج، على مدى القرن الثامن عشر؛ وهو يدين بنجاحه للتحسينات التي قام بها عدة فنيين من ليون، وليس على يد جاكار نفسه، كما ذهب المحكمون في البلدية إليه موجهين اللوم له (كوتّرو، قيد الصدور). إن مهنة الجاكار هي، بهذا المعنى، موجهين اللوم له (كوتّرو، قيد الصدور). إن مهنة الجاكار هي، بهذا المعنى، والحرفي – الذي لا يصيبه الحرج، في شيء، من التجديد المستمر (كوتّرو، والحرفي – الذي لا يصيبه الحرج، في شيء، من التجديد المستمر (كوتّرو، العزيزة على نخب عصر التنوير والتي كان لها أثر لا يمكن إنكاره، على أواسط له نالحاكمة.

لقد جاءت هذه الحركية نتيجة لسياسة نشطة قادها وسط الأعمال

التجارية في ليون على رأسه نقابة أقمشة الحرير والفضة - إنها «المصنع الكبير» (La Grande Fabrique)-، وسط الأعمال التجارية الحاضر دوماً في المؤسسات البلدية. لقد اعتمدت الإدارة العامة للتجديد على المفاوضات المشتركة حول الفائدة التقنية، وعلى الانتشار السريع للأساليب الجديدة، من خلال التوظيف المالي المتأتي من الجماعات والبلدية (صندوق حقوق الأقمشة الأجنبية). وهكذا فقد تكوّن نظام تقويم معقد، واكب از دياد طلبات المخترعين. ووضعت السلطات المحلّية أنموذج خبرة أصيل يقوم على الفحص المتناقض بين المسؤول عن التموين، بمشاركة الأكاديمي كلود جورج دو غوافون (De Goiffon) من جهة، وهيئة قنصلية ليون والمعلمين الحرّاس لجمعية الحرفيين، من جهة أخرى. كما استدعيت مؤسسات أخرى وبشكل دوري: غرفة التجارة، مفتش المعامل، مما حول نظام ليون هذا إلى مثال أنموذجي «للنظام البلدي»، كما عرَّفه (شارل سابيل وجوناثان زايتلين مثال أنموذجي «للنظام البلدي»، كما عرَّفه (شارل سابيل وجوناثان زايتلين

اعتبر الاختراع الحاصل على جائزة من المدينة تراثاً وضع تحت تصرّف المستخدمين، وشجّعت السياسة المحلية للتجديد «الميدان المشترك»، أي الوصول الجماعي إلى الوسائل والأدوات. ويتميّز هذا الميدان بأساليب عدة، سواء من خلال وضع نظام حصري لتعرفة الأجهزة، كما هو حال آلات صقل الورق التي اخترعها الإنكليزي جون بادجر (John Badger) (بونار، وسقل الورق التي اخترعها الإنكليزي جون بادجر (John Badger) (بونار، المثقبة بخاصة - التي يمكن قراءتها في مجموع ورش ليون - أو، أخيراً، من المثقبة بخاصة - التي يمكن قراءتها في مجموع ورش ليون - أو، أخيراً، من خلال وضع يد البلديات على الأنوال الميكانيكية المحفوظة والمعروضة في الأماكن العامة، من أجل التعليم والمحاكاة. يحافظ اتحاد الحرفيين بذلك على الطرز الميكانيكية الحائزة على جوائز، في خلال القرن الثامن عشر، في مكاتب شارع سان دومينيك، الملاصقة لكنيسة الرابطة (كنيسة اليعاقبة). لقد مكاتب شارع سان دومينيك، الملاصقة لكنيسة الرابطة (كنيسة اليعاقبة). لقد نفذت الروائع الفنية للحصول على المهارة في مبانيها، كما أن محفوظات

الرابطة جمعت أيضاً فيها. ولا تجد الرابطة أي حرج في وضع تقاليدها في خدمة التجديد. إن حالة المخترع جان-فيليپ فالكون (Falcon)هي الأكثر شهرة، فقد عرضت أحد أنواله (نول عام ١٧٤٢)، كي يتمكن الزملاء النسّاجون من تنفيذ روائع على هذا الجهاز (ابالو، ١٩٧٨، Ballot، ص ٣٤٣). أضف أن المكافآت كانت تمنح وفاقاً لعدد المتدربين المؤهلين ولانتشار الحرف في المدينة وكان كل اختراع يمنح جائزة، ينسخ ويحسّن.

لقد نما تسجيل المكافآت، بالتوازي، مع المساعدة في إدارتها العادلة. وكما أوضح ذلك مشروع المعتمد، جاك دوفليسال (Jacques de العادلة. وكما أوضح ذلك مشروع المعتمد، جاك دوفليسال (۱۷۷۷ Flesselles ناجل ۱۷۷۷)، لقد أصبح تخليد ذكرى الاختراع مطلباً إدارياً من أجل تجنّب تمويل اختراعات حصلت على جوائز سابقاً. ويظهر، في أثناء الإدارة البلدية للاختراع، تعريف أكثر حصرية له، يستبعد، مثلاً، تكرار الاكتشافات والمعاد تكييفها (هيلير - پيريز، ۲۰۰۲).

وتشمل أعمال المخزن، أيضاً، ممارسة رسم المخترعات. وهكذا، وفي عام ١٧٥٢، كان على كلود ريمون، أحد الحرفيين النادرين الذين حصلوا على امتياز حصري (محلّي)، أن يعيد إلى القصر البلدي رسم نوله الجديد موقّعاً من رئيس مجلس التجار. وكان المستخدمون يدفعون ضريبة الحصرية لدى القنصلية التي كانت تمنح الموافقات باستخدام النول (محفوظات البلدية في ليون 156 HH : [AML]). وكانت التقارير عن حالات التزوير المحتمل، ترسل من جانب اتحاد الحرفيين إلى المؤسسة البلدية. وقد تمت الإشارة، أيضاً، في مشروع الممول فليسال، إلى أن المتدربين والزملاء يتدربون أيضاً على القيام بالرسومات، وأن على المخترعين أن يسلموا النماذج «من الكرتون المقوى» لأكاديمية ليون. إذا كنا نعرف الآن جيداً أسلوب تسجيل الاختراع

<sup>(</sup>۱) لنشر إلى أن مصلحة المعمل، في مدينة تور، قد استُخدمت أيضاً لاستقبال المخترعات ونشرها، وهكذا فإن حرف فيليپ دو لاسال قد أرسلت إليه عام ۱۷۸۱، كي يقوم صاحب معمل محلّي بنسخها. وكان على المسؤولين عن اتحاد الحرفيين تقديمها كلما دعت الضرورة F/12/1642).

في باريس، وفي قصر مورتاني، في السنوات ١٧٨٠، فإن الأبحاث حول التسجيل المحلّي لم تجر بعد، بخاصّة لدى المؤسسات الاتحادية والبلدية التي سبقت الفعّالية الباريسية.

تشــجع سياســة ليون هذه الاعتراف بفضل المخترعين، وهي سياســة متجذّرة في أخلاقية الخِدمة ورفض الســر، وكان فيليپ دو لاسال، المخترع والرسام والبائع حاملاً للوائها (هيلير - پيريز، ٢٠٠٠ أ، ٢٠٠٩ أ، ٢٠٠٩). وقــد أهدى صديق الموســوعيين والمدافع عن المحاكاة فــي الحرف، وعن الانفتاح في المعرفة، هــذا، عام ١٨٠١، آلاته إلى مدينة ليون (المعروضة، في ملجأ غران كوليج قبل أن تستقر في قصر الفنون AML: 784 WP 13, lettre من دون أنموذج (لسال أن هناك عبقرية، من دون أنموذج (AN : F/12/2199).

يُكتسب الفن من خلال التحريض، والأمثلة الكبرى [...] وتقدّم الشهرة نماذج للمحاكاة وتثير عبقريات أخرى تتجاوزها. وهكذا، وفي ما بيننا، ما إن تخرج قطعة مدهشة من يد الحرفي الماهر حتى تُرفع وتحمل، تحت نظر كل منافس يبحث عن سبل الحصول عليها. وتقدّم، في الغالب، من خلال طابعها، إما درجة الموسم وإما مثالاً عن موضوع جميل.

تجمع ممارسة تسبجيل الاختراع، في ليون، إذن، عدة رهانات، بعضها للذكرى حيث نسبعى إلى تقوية مكانة المخترع الممنوح جائزة أو إلى تأكيد الملكية المشتركة للاختراعات الحاصلة على جوائز، وبعضها الآخر تاريخي وعلمي من خلال نقل المعارف التقنية. ولقد تم توسيع هذه الطريق بعد الثورة. جمعت في معهد الفنون الذي تأسس عام ١٨٠٢، وأقيم في قصر سان -پيار (أو قصر الفنون)(۱)، الأعمال الفنية والاختراعات التقنية ورسوم النماذج المتعلّقة بإعداد الدروس والعروض. كان الهدف من ذلك، في الواقع (ومن بين أهداف أخرى) تشكيل مجموعات نماذج متخصّصة للتعليم المحلّي-

<sup>(</sup>۱) لقد تحوّل دير راهبات البندكتيين إلى قصر للتجارة والفنون في ظل الثورة. كما ضم قصر سان-پيار غرفة التجارة بين عامي ١٨١٢-١٨١٠. وهو يضم اليوم متحف الفنون الجميلة.

مدرسة الميكانيك، دروس الكيمياء، مكتب الفيزياء و «المدرسة التطبيقية لفن صانع الأقمشة». ويجري التعبير عن طموح تقاني بالمعنى القوي للكلمة، من خلال الرهانات التربوية المطلوبة من النماذج، باعتبار هذا الطموح علماً للفنون، ضمن سلسلة مبادرات ترميز المعارف التقنية من جانب المهندسيين والاختصاصيين في حقل التقانة، بدءاً من نهاية القرن الثامن عشر (ڤيران، والاختصاصيين من حقه، والاختراع، من جهة، بواسطة العلم، مع تأثير مفردات «الانقاذ المشترك» للعلوم الأخرى وللفنون أيضاً، والتي تعمل ضمن مؤسسات تقانية أخرى مثل ثانوية الفنون:

يسعى التسجيل العام للنماذج (هكذا) والآلات والحرف المتعلِّقة بالفنون الصناعية، إلى وضع نتائج تطبيق العلوم الدقيقة على الآلات المفيدة للمجتمع تحت تصرّف حرفيي مختلف المهن، أي أمام كل أولئك الذين يسعون إلى إرضاء حاجات الإنسان من خلال تشكيل المادة: إن هذه النماذج تعتبر برهاناً على المبادئ التي استقاها التلاميذ من دروس الميكانيك التي نشجع إحداثها»(۱).

من جهة أخرى وفي إطار مدرسة النسيج التي تستقبل مختلف التجهيزات والأدوات التي اخترعها فيليپ دو لاسال، كان المطلوب من هذا الأخير تطوير تعليم بالمقارنة ضمن الخط السليم لعلوم التربية البصرية والتعليم بالنسخ التي شجع عليها منذ زمن طويل (٢)، وعاشت انطلاقة جديدة في ظل الثورة (فانتونون ١٩٩٤):

من المفيد وضع النول الميكانيك الذي قام المواطن دو لاسال باختراعه في صالة تربية كي يتيح للأستاذ تعريف تلاميذه بمصادر طريقة جديدة في التصنيع. إن المقارنة التي يمكن أن يقوموا بها مع الطريقة العادية ستقدّم لهم

<sup>(</sup>١) AML: 77 WP 001 التقرير المعدمن جانب المواطن مايو ثر (Mayeuvre) للمجلس البلدي حول المؤسسات التي تستطيع إحياء الفنون والمشاغل في ليون، مطبعة ليون. Amable (سنة ٩) لا ت، ص ٦..

<sup>(</sup>٢) اقترح دو لاسال إقامة حديقة ومشغل لزراعة الازهار، تُستخدم أنموذجاً لرسوم المصنع، وتلك مبادرة طورها في ظل «النظام القديم»: سبجل محاضر المداولات السنة العاشرة - AN: F/12/2199

تعليماً أكثر اكتمالاً. من المستحب أيضاً أن تنقل هذه المدرسة، التي تتطلّب دروسها تمارين صاخبة، إلى القسم من المبنى الذي يقع مدخله من جهة ساحة سان پيار. ذلك أن هذه هي الطريق التي يلج منها خلالها العمال إلى الورش (۱).

هناك معارف مطبقة من جهة، ونتيجة عملية من جهة أخرى: فجميع أسس علم التقانة الصاعد معبأة، إذاً، في معهد الفنون: إن الأنموذج المطلوب هو أنموذج المعهد الباريسي وجمعية الفنون، ويتجاوز الطموح حقل صناعة ليون: ويندرج، مع شيء من الطوباوية، ضمن مشروع شمولي يستند إلى شبكة وطنية من المتاحف التقانية:

غير أنه لما كان على هذه المجموعة المكتملة ألّا تحتوي على نماذج الآلات والأنوال، الخاصّة بمصانع ليون فقط، بل أن تشمل أيضاً عمل نماذج المخترعات والإكمالات المفيدة الصادرة عن مختلف الأمم، إنها ستكون بمثابة موسوعة حيّة لجميع المخترعات في الفنون الميكانيكية [...]، وهناك مخزن شبيه في باريس، نشعر بأهميته في مقاطعات الشمال الفرنسي؛ إن مخزن ليون الذي يساعد مخازن الوسط: ونتصوّر بسهولة ما يجب أن يكون تأثيره على الزراعة والتجارة والصناعة التي تعتبر الأساس الجوهري للازدهار الوطني (٢).

لا تلقى الآمال النجاح المنتظر مع ذلك. إذ تحتوي محفوظات البلدية في ليون على العديد من الآثار عن تغييرات قصر سان-پيار بين عامي ١٨١٢ وي ليون على العديد من الآثار عن تغييرات قصر سان-پيار بين عامي ١٨١٣ - ١٨١٣، والتي أدت إلى تفتت التعليم التقني ومجموعات النماذج التي استعادها، بشكل جزئي، إنّيموند إينار (Ennemond Eynard)، الطبيب والكيميائي وعضو أكاديمية ليون وجمعية أصدقاء التجارة والفنون، والمستشار الإداري لقصر الفنون. لقد دافع إينار عن العلوم والفنون المفيدة واحتج على الإداري لقصر الفنون. لقد دافع إينار عن العلوم والفنون المفيدة واحتج على «حق المدينة في التخلّص من الأشياء التي يقدّمها الأفراد والجمعيات»، كما تشير إلى ذلك مذكرته الجنائزية عام ١٨٣٧ (پوتون، ١٨٣٧، Potton)، لذلك فقد قام باستعادة نماذج فليب دو لاسال وأنشأ «مكتب

<sup>(</sup>١) AML : 77 WP 001 لجنة قصر الفنون، محضر جلسة ٢٧ شهر الحقول من السنة الحادية عشر.

<sup>(</sup>٢) AML: 77 WP 001 قرير مقدّم إلى المجلس البلدي...، م س، ص 6.

الصناعة» المعروف بمتحف إينار، الذي أقيم في ما بعد في مدرسة المارتينيير، والتي كان أحد مؤسسيها (من) (١).

حين أسس متحف الفن والصناعة (متحف النسيج الحالي)، كانت ذكرى هذا التشتت الأول للمجموعات التقنية في ليون لا تزال حيّة. وقد حث پول إيمار (المستشار القضائي السابق)، والسان - سيموني، وكاتب السيرة الذاتية لجاكار [كوتّرو - قيد الصدور]، على عدم ارتكاب الخطأ ذاته الذي تمّ في قصر سان - ييار (٢).

ليست المتاحف محطات فضول فقط بل يمكن أن يكون لها أيضاً أهمية صناعية. علينا ألّا نتبع متاهات جيل الصناع الذين سبقونا والذين أمروا، وتلك ذكرى مشوومة بهدم، أو أقلّه، ببعثرة نماذج أنوال ڤيرزييه وپونسون وفالكون ولاسال وآخرين، بذريعة عدم جدوى الاحتفاظ بأنوال قديمة كانت موجودة في قصر سان-پيار، والتي لم يبق منها أي أثر اليوم، سوى مجموعة كنت قد حدثتكم عنها.

يجب فهم هذا التنبيه على ضوء التوترات التي أثارها لدى الناشطين المحلّين تأسيس حقل عام للاختراع، استمر على مدى القرن التاسع عشر. أما بعد قصر الفنون، فقد أضاء المخزن البلدي للاختراعات القائم في مدرسة «المارتينيير»، رمز الإدارة الجماعية التراثيلة للتجديد، على الصعوبات التي ترافق قيام تراث بلدي للاختراع.

إن مدرسة المارتينيير (القائمة في قصر سان-پيار لأنها تعتبر، مثل مدرسة ليون للحرير، والمنقولة، غير بعيد، إلى الـ«تيرو» (Terreaux) في دير الرهبان الأوغسطينيين عام ١٨٣٣) هي إحدى النقاط الحيوية لشبكة المخازن التقنية

<sup>(</sup>۱) صور لمتحف إينار في مدرسة المارتينيير منشورة في ميشاليه (۱۹۷٥). قام المؤلف بإعادة نشر أيضاً، للوحة للفنان تريموليه يظهر فيها إينار داخل محترفه الخاص، محفوظة في متحف الفنون الجميلة. كان إينار قد طلب نسخة عنها وعرضت لفترة في المارتينيير.

<sup>(</sup>٢) پول إيمار (Paul Eymard)، ملاحظات على مجموعة الأنوال المعروضة من جانب السيد مارتان...، مقدّمة إلى الجمعية الأمبر اطورية للزراعة والتاريخ الطبيعي والفنون المفيدة لمدينة ليون، في الجلسة المنعقدة بتاريخ الأول من آذار / مارس ١٨٦٢، ليون، بارت،١٨٦٢، ص ٧.

والفنية التي أنشئت في ليون بداية القرن التاسع عشر (بونار وهيلير-پيريز، ١٠٠٠ أ)، التي نظمتها غرفة تجارة ليون، والموروثة عن سياسات «النظام القديم».

تقوم غرفة التجارة، منذ تأسيسها عام ۱۸۰۲ (سوريا، Soria ، بمكافأة المخترعين من خلال جوائز تدعى «تشجيعية» (تضاف إليها مسابقات ضمن سياق الإرث الأكاديمي) (۱). وقد كلفت بذلك لجنة المصانع، بالارتباط مع جمعية أصدقاء التجارة والفنون - المكلفة بإجراء الاختبارات - وكذلك المحكمون ومحافظ «الرونّ» الذي تعود إليه سلطة القرار النهائي. وقد اكتسب النظام وجوداً حقيقياً بدءاً من العام ۱۸۲۸، حين خصه بتمويل نظامي من جانب مصلحة التجديد، من خلال مداخيل إدارة الجودة العامة للحرير (۱) (پيريه، ۱۸۷۸، ص ۱۲۲، ۱۳۸۸ – ۱۳۹۹). ورغبت الغرفة، من خلال هذه المكافأة، بتشجيع المساهمة العمالية في التقدّم، انسجاماً مع منطق التوافق واحترام حقوق المصنّعين الخاصّة بإعادة تعريف المهنة بعد الثورة (كوتّرو، ۲۰۰۶).

لقد نُصح المخترعون، من خلال الأضابير التي عالجتها غرفة التجارة بدءاً من عام ١٨٣٣، بضرورة التسبجيل في مدرسة المارتينيير. وتلقّى هؤلاء بالنتيجة وثيقة تسبجيل موقعة من مدير المدرسة تثبت ذلك. تطلب المدرسة، بهذه المناسبة، رسوم الاختراعات وتحتفظ بها أيضاً في صناديق إدارة جودة الحرير (بالرغم من أن بعضاً منها قد عرض في المدرسة إضافة إلى نماذج عينات، ربما قدّمها المخترعون لدعم إجراءاتهم). وبذلك، فقد تأسس نظام ثنائي للتسجيل: النماذج في المارتينيير والرسوم في غرفة التجارة. وقد أودعت

<sup>(</sup>۱) أجريت مسابقة عام ۱۸۲۳ من أجل «مهنة للحصول علي خيوط حرير متساوية الطول»، وقد تم تمويلها من خلال الاشتراكات بالاتفاق مع المحكمين، وأطلقت مسابقة أخرى عام ۱۸۳۷ وعام ۱۸۶۲ من أجل تطويف الحرير، مع تسجيل نماذج وتجارب في غرفة التجارة وإدارة جودة الحرير.

<sup>(</sup>٢) إن إدارة جودة الحرير مصلحة توثيق لنوع خيوط الحرير.

النماذج، في المارتينيير، ضمن مجموعات إنّيمون إينار. واستمر الطموح، الموروث من الثورة، في ربط تسجيل الاختراعات بالتعليم، في المارتينيير.

وقد قمنا، حتى اليوم، بالتحقيق في ٣٥٥ ملفاً (أي ٢٧٨ فرداً) لمخترعين، قُدِّمت إلى غرفة التجارة بين عامي ١٨٨٨ – ١٩١٥، في مجال ميكانيك النسيج وحده. وتمثّلت الاختراعات بشكل رئيس في تحسينات تتعلَّق بقطع آلات ورش النسيج الموشى والمخمل (طارد المكوك، السلم، أصابع التشبيك، المنظِمات)، أي باختراع ورشة المعمل الجماعي، عموماً، والتي تميّز فعّالية ليون. وكما يشير غابريال غالڤيز بيهار إلى ذلك (٢٠٠٨، ص ٦٥)، لم تخضع «فعّالية الاختراع العمالية هذه في القرن التاسع عشر، لتحاليل خاصّة، على ما يبدو».

إن كان لا يسزال من المبكّر الحكم على الوظائف التربوية المحتملة لمخزن الاختراعات لمدرسة المارتينيير، على الرغم من المؤشرات المؤيدة لذلك (بونار وهيلير-پيريز، ١٠٠٧ب)، من الممكن التأكيد أن المدرسة قد قامت بدور في نمو النمذجة التربوية، وأن الاختراعات الموثّقة، ضمن هذا السياق، قد ساهمت في إجراء متناغم لمنح قيمة للثقافة البصرية، مع عروض عملية ضمن المؤسسة.

هناك، في الواقع، مكتب نماذج، في المدرسة، يديره ماران، استاذ نظرية التصنيع (۱). وقد ذكرت في الملفات المستجلة من جانبه، في غرفة التجارة (بهدف الحصول على معونة)، أجهزة مصنعة من تلاميذ المارتينيير. لقد أنشأ ماران، أيضاً، سلسلة من تسعة نماذج مصغّرة لأنوال اخترعت منذ القرن الثامن عشر. وقدّمت هذه النماذج في المعارض العالمية في لندن عام ١٨٥١، وحصل عليها معهد الفنون والمهن منذ عام، ١٨٥٥،

<sup>(</sup>۱) من غير الممكن بالنسبة إلينا الآن، أن نعرف فيما إذا كان هذا المكتب يتقاطع، أم لا مع "متحف المارتينير" الذي يحتوى على الاختراعات الحاصلة على جزائز.

<sup>(</sup>٢) لقد كُلّف ماران أيضاً، من غرفة التجارة، بالسهر على المجموعات الليونية وبالقيام بدراسة مقارنة مع الأقمشة الأجنبية (CCIL)، سجل رسائل غرفة التجارة، ١٨٥٥ – ١٨٥٥ أيار ١٨٥٥.

وهي محفوظة اليوم في مخازن سان-دوني. تشتمل أعمال ماران، أيضاً، على خمسة عشر أنموذجاً من لأنوال التي ترسم تاريخ النسيج، منذ القديم، وقد نفذت بناء على طلب غرفة تجارة ليون وسانت- إتيين عام ١٨٦٠، وعرضت في قصر سان - بيار عام ١٨٦٢ وحفظت في متحف النسيج (١٠). ويبدو أنه قد بقيت، في أيامنا هذه، مجموعات نماذج متحف الفنون والمهن، ومتحف النسيج في ليون ومتحف العلوم في لندن. إن التوظيف الذي قام به إينار أو ماران من أجل منح قيمة للتراث الإبداعي، في ليون، وفي مدرسة المارتينير، بخاصة، يتعارض في الواقع مع، حقيقة باهتة، تشوبها التوترات بين المخترعين والسلطات البلدية.

وقد تبلورت هذه التوترات، بشكل خاص، حول الاستحواز الخاص للاختراعات وإمكانية استفادة المخترعين منها. وتجد النزعة البلدية، في ليون، صعوبة، في الاعتراف بحقوق المخترعين، ورغبتهم في الحصول على ليون، صعوبة، في الاعتراف بحقوق المخترعين، ورغبتهم في الحصول على ربع من السوق، بخاصة من خلال البراءات التي وضعت ليون في منافسة على المستوى الوطني، ذلك لأن هذه النزعة قد حوّلت الاختراع إلى رهان سياسي من خلال وضعه في صلب مثالية الملكية المشتركة، والانفتاح العلمي والتلفيق، كما كان يرمز إلى ذلك، قصر الفنون في بداياته، وكذلك إرساليات مجلس المحكمين. إن مسألة حقل التجديد الذي يشرط مسألة أسعار الأنوال وتنظيم سوقها من خلال القروض، من أجل التجهيز ومن خلال منح التشجيع، هي في صلب التوتر بين الميكانيكيين المخترعين وغرفة التجارة (كوترو، ١٩٩٧).

<sup>(</sup>۱) نشر كتاب - قائمة بهذه المناسبة: قائمة الأبوال، الأنموذج التي تمثّل تاريخ نسيج الحرير في ليون، من البداية حتى يومنا هذا، في قصر سمان - پيار، صالة البورصة القديمة، لوپانييه، كو ليون، من البداية حتى يومنا هذا، في قصر سمان - پيار، صالة البورصة القديمة، لوپانييه، حول مجموعة الأنوال م س) ورازي (۱۹۱۳، Razy). استنسمخ بعض هذه النماذج في ورش معهد الفنون والمهن مثل: النول المصري - الإغريقي) (قائمة مجموعات متحف الفنون والمهن. السلسلة ج، ۱۹٤۲، ص ۹۸).

يمكن للسياسة التراثية لإدارة التجديد أن تبدو لبعض المخترعين وكأنها عملية رسملة للثقافة التقنية من جانب البلدية. إن الهدف المعلن للسلطات المحلية يقوم على تشــجيع المعمل (La Fabrique) للوصول إلى حصر الدخول إلى المعلومات بعيداً من الإطار المدينسي. وهكذا، وفي ما يتعلُّق بفيليبير روسيي (Philibert Roussy)، مدير الورشة والمستشار لدي المحكِّمين، وصاحب اختراع مخصص لتخفيف عـب، العمل العمالي في النسيج الموشى، تشير الوثيقة: «إن هذا الأنموذج المسجل في المارتينيير بأمر من غرفة التجارة لمدينة ليون سيوضع تحت تصرّف رؤساء الورش الذين يستطيعون الأطلاع عليه كلما وجدوا ذلك ضرورياً، وبناء على طلبهم(١١). لم يكن المقصود الانفتاح على جمهور واسع بل على رؤساء الورش (وبناء على طلب واضح) وعلى المصنع الجماعي في ليون لوحده. لقد نُفّذ هذا الإغلاق حتى قبل تأسيس مخزن المارتينيير، بما في ذلك، على مستوى الورش نفسها. في عام ١٨٢٩، كان على الصانع أنتيلم جونو (Anthelme Genod) المقيم في الغييوتيير (Guillotière)، والذي تنازل عن اختراعه المسجل (آلة تقصيب الأقمشة) للمصلحة العامة أن «يقوم بالشرح، على مدى شهر، وكل إثنين، من الساعة التاسعة حتى العاشرة صباحاً، للأشخاص الحاصلين على دعوة أحد أعضاء غرفة التجارة (CCIL: SOI 014).

يمكن أن نتساءل، حتى إلى حين، إلى أي درجة تدعم المؤسسات المحلّية تحويل حقيقة التقـدّم التقني إلى تراث، كما تدعـم الاهتمام بالمجموعات الأنموذجية. لم يقم الرهان على تجديد المخترعات المسـجلة في مدرسـة المارتينيير، مـكان عرضها واسـتخدمها فقط، بل على فهم تطوّر ممارسـة التسـجيل العام أيضاً وعلى شروط تبعثر النماذج ونسـيانها في النهاية (بونار وهيلير- پيريز، ٢٠١٠)

<sup>(</sup>١) حين كانت التجهيزات تبقى في ورشة المخترع، كانت تتخذ الاجراءات من أجل تأمين الزيارات.

يبدو، في الواقع، أنه، وفي نهاية القرن، لم تعد الاختراعات الحاصلة على جوائز تودع في مكان عام بل لدى الخواص. هذه هي حال ڤيلّيه (Villet)، عام ١٨٧٦، الذي عرض «آلية لإدخال المخمل وطيه [...] لدى صانع أنوال» (CCIL : SOI 015). ومع ذلك فقد أتيح لهذا الإجراء أن يندرج ضمن تصرّف مشترك للصنّاع يقوم على استخدام الورش أماكن عرض وزيارة(١). وفي عام ١٨٧٦، أيضاً، بُرر إنقاذ غرفة التجارة لجان ماران (الذي توفي في السنة نفسها) من خلال «حالة الفقر التي يعيشها رئيس ورشة سابق». ومن خلال التذكير بأن «معارفه التقنية قد سمحت له بتنفيذ سلسلة من الأنوال التاريخية الصغيرة التي يمتلكها متحف الغرفة [المتحـف الصناعي] ومعهد الفنون باريس»، ولقد تم ذكر هاتين المجموعتين فقط، من دون بقية إنشاءاته في المدرسة. أضف أن لقب أستاذ نظرية النسيج ولقب محافظ مكتب الطرز لا يظهران. لقد كان نسيان النول الميكانيكي - وأحد مطوّريه - قد بدأ يسـود في الوقت نفسه الذي ينمو فيه الولع بالجاكار مستبعداً العديد من المخترعين الذين سلَّط ماران، بالمقابل، الضوء عليهم، من خلال النطرز التاريخية للأنوال. وقد بدا أن حقبة قد انزاحت وأن لاسال، الرسام وليس الميكانيكي، من يكسب التأييد عشية حرب ١٩١٤ .(CCIL: SOI 018) (Y) \ 4 \ A -

\*\*

### تشكّل مستودعات الآلات الوطنية الفرنسية والإنكليزية، في القرن الثامن

<sup>(</sup>۱) يحتوي استدعاء شارل مير (Charles Maire)، نتاج من حيّ لا كروا-روس (-Couinet)، (Guinet) عام ۱۸۸۹ على مايلي: «إن أحد الأجهزة قد أودعها السيد غيني (Guinet)، العامل النسّاج، في شارع أنفانس رقم ٩، الطبقة الثانية. وسيكون سعيداً بتلقّي زيارتك...». (CCIL: SOI 015). كذلك كان الحال بالنسبة إلى ماريوس تيسّو، النسّاج من «لاكرواروس»، أيضاً عام ۱۸۸٤.

<sup>(</sup>٢) بدءاً من عام ١٩٣٠، نقل قسم مواد النسيج من متحف إينار إلى مدرسة الصنائع النسيجية، غير أنه لم يستقر في فناء مدرسة ديدرو الحالية سوى نولين بذراع يعودان إلى بدايات القرن العشرين. فيما خزّنت الأنوال الميكانيكية في مستودعات مختلفة في المدينة، في خلال القرن. وقد تولت شركة مصانع الحرير الحيّة، منذ عام ١٩٠٠ أمر بعض التجهيزات.

عشر، نماذج قوية في أوروبا التقنية (غوزيڤيتش، ٢٠٠٩، Gouzévitch، ٢٠٠٩). وقد أكّدت هذه المستودعات تعدّدية فروع علم التقانة. وانتشرت في الجانب الإنكليزي ثقافة تقنية متجذّرة في الميل إلى الفن حملتها انطلاقة المتع البصرية المدينية والساعية إلى الاندفاع في الاستهلاك، كما المهارة المرتبطة باقتصاد وعلم جمال مستوحيين من سميث. وقد ظهر، ضمن هذا الإطار، جهد يسعى إلى عقلنة المعارف التقنية، قام على جمع النماذج ونشر صورها، تلك النماذج المعروضة مع الأعمال الفنية. أما على الجانب الفرنسي، فقد تأسس مستودع حكومي يخدم الرهانات المدنية للتقانة، أي إعادة تأسيس مبادئ معارف المهن ضمن نظام مبادئ قابلة للتطبيق بشكل شمولي، ويخدم حاجات مالكي الحقوق الحصرية وسياسات المنافسة الفرنسية والإنكليزية.

تخضع هذه المقارنة بين المؤسسات الوطنية، مع ذلك، لحدود، إذا نحن أردنا فهم نشأة علم التقانة ومكانته، بين القرنين الثامن عشر والتاسع عشر. فمن جهة، لم يكن بالإمكان اختزال تاريخ المخازن الحكومية التقنية في تاريخ حركة الطرز (والأشياء) بين المدن والعواصم؛ وقد رأينا ذلك في حال ليون. إن تقاليد الطوائف الحرفية والبلديات المحلية في دعم التجديد تترافق مع تأثير مثاليات عصر التنوير. فقد وضعت غرفة التجارة، في القرن التاسع عشر، سياساتها للتجديد من خلال إدماج إدارة الملكية الفكرية (المناطة بالمحكمين)، وتحويل الاختراع إلى تراث، من خلال الجوائز واستخدام التسجيل العام الذي تقوم به شبكة مؤسسات مدينية ضمن سياسة بلديات «النظام القديم».

غير أنه، ومن وجهة نظر أخرى، تحوّلت الطموحات التي ورثناها عن المستودعات الوطنية الكبرى، بشكل سريع، إلى طوبى. فلم يكن هناك توافق، بل صدام بين نزعة مدنية تدعمها مؤسسات التقانة، والوسائل المستخدمة من جانب المؤسسات العامة لتحقيق «دمقرطة للاختراع» وتأسيس حيّز عام للتقنية. ويبدو أن المحافظة على النول الميكانيكي ومنحه قيمة، تلك الثمار

لجهد جماعي قديم، لم تعد تحفز السلطات إلّا قليلاً - في اللحظة التي اتخذت فيها من الاختراع شعاراً لها، من خلال الولع بالجاكار، في النصف الثاني من القرن التاسع عشر (متجاهلة النزاعات مع «لا فابريك»، على مدى حياته (م ن؛ كوترو، قيد الصدور).

ويمكننا ان نتابع، من خلال فشل محلى آخر، وراء المانش، لم يحظ بدراســة وافية، أنه فشل المتحف الصناعي في إســكوتلندا، الذي تأسس في إيدنبورغ (أندرســون ۱۹۹۲؛ ويلسون، Anderson, Wilson، ه ۱۸۵) – في اللحظة التي أطلق فيها بينيت وودكروفت، متحف مصلحة تسجيل البراءات، في إطار المعرض الكبير (ك.ماكليود، ٢٠٠٧ أ، ص ٢٦٠، ٢٧٦)<sup>١١)</sup>. لقد ترافق، إحداث متحف إيدنبورغ الصناعي مع تأسيس كرسي التقانة، المنسوب إلى الجامعي جورج ويلسون، والذي كان يدير المتحف أيضاً. لقد عبّر ويلسون، بقوة، في كلمته الافتتاحية، «ما التقانة؟» («وتلك كلمة غير مألوفة في آذان الإنكليز») عن إخلاصه للتقاليد القارية للتقانة، باعتبارها علماً للفنون(٢٠). وتلك واقعة غير مألوفة في إنكلترا حيث تنتشر «فلسفة المصانع» التي حمل لواءها شارل باباج (Babbage) وآندرو يور (Ure)، والتي تقوم على عملية تجريد للعمل ضمن مصطلحات عملية تُقصى المهارة عن مسارات الإنتاج. وبالمقابل، فقد انغمس أنموذج متحف الصناعة في إسكوتلندا في ثقافة تقنية حرفية، مستوحياً جمعية الفنون ومعهد الفنون والمهن، إلى جانب تعليم بصري إيضاحي يقوم بشكل أوسع على معرفة المنتجات والزيارات للمواقع، أي تعليم من خلال الملاحظة والمقارنة، بعيداً جداً من المعنى الجديد الذي تحمله التقانة في منتصف القرن الثامن عشر باعتبارها علماً للآلات. لقد كان مشروع ويلســون فاشلاً، وربما شــكّل التوتر الذي نتج منه جانبه الأكثر أهمية. وعلى الرغم من أنه يَعد بألّا تتعدى مناهجه - «الفنون الكيميائية»

<sup>(</sup>١) جورج ويلسون، الأستاذ الملكي للتقانة في جامعة إيدنبورغ، ونصير رؤية بطولة للاختراع.

<sup>(</sup>٢) يرى ويلسون أن تعبير «العلم التطبيقي» «تورية سيئة عن الفن أو الممارسة»

و «التطور الاقتصادي للكهرباء»، و «التطبيقات الاقتصادية للضوء» – على مناهج زملائه، في الجامعة، فإن كرسي التقانة قد ألغي إثر وفاته عام ١٨٥٩، كما تقلصت المحاضرات المقدمة للحرفيين (التي أصبحت تعالج العلم وليس الفنون الصناعية في علاقتها مع المجموعات)، فيما تبعثرت التقنيات تدريجياً، وتحوّل المتحف الصناعي في إسكوتلندا عام ١٨٦١، إلى متحف إيدنبورغ للعلم والفن (المتحف الملكي لإيدنبورغ حالياً).

نحن نعرف أنه في منتصف القرن، قد زال المشروع الإنساني لتقانة عامة لمصلحة علوم تطبيقية (ميتنس، Metens). وقد دعم إضفاء القداسة على الوجوه الجديدة للتقدّم، العالم والمقاول، أفول المخترع والثقافة التقنية المرتبطة بالبراعة. ويوحي نموذجا ليون وإسكوتلندا بأن المؤسسات المحلّية لجمع المعارف التقنية كانت في الخط الأول. وقدّمت هذه المؤسسات أيضاً للمؤرخين ميداناً مميّزاً من أجل فهم التوترات الفكرية والاجتماعية والسياسية التى ولّدتها التقانة، باعتبارها علم الرغبات التصنيعية، أي طرق نسيانها.

#### المراجع

ALTICK Richard, 1978, *The Shows of London*, Londres-Cambridge, The Belknap Press.

Anderson Robert G. W., 1992, «"What is technology?": Education through museums in the mid-nineteenth century», The British Society for the History of Science, 25, p. 169-184.

Bailey Alexander Mabyn, 1782, 106 Copper Plates of Mechanical Machines and Implements of Husbandry Approved and Adopted by the Society of Arts, 2 vol., Londres.

Bailey William, 1772, The Advancement of Arts, Manufactures and Commerce or Description of the Useful Machines and Models contained in the Repository of the Society of Arts, 2 vol., Londres (55 planches).

Ballot Charles, 1978 [1923], L'introduction du machinisme dans l'industrie française, Genève, Slatkine Reprints.

Bennett James A., 2002, «Shopping for instruments in Paris and London», dans Pamela H. Smith et Paula Findlen (eds.), Merchants and Marvels. Commerce, Science, and Art in Early Modern Europe, New York, Londres, Routledge, p. 370-395.

- 2006, «Catadioptrics and commerce in eighteenth-century London», *History of Science*, 44 (2), *Artisans and Instruments*, 1300-1800, p. 247-278.
- Benoît Serge, Emptoz Gérard et Woronoff Denis (eds.), 2006, Encourager l'innovation en France et en Europe. Autour du bicentenaire de la Société d'encouragement pour l'industrie nationale, Paris, CTHS (coll. «CTHS Histoire»).
- Berg Maxine, 2005, Luxury and Pleasure in Eighteenth-Century Britain, Oxford, Oxford University Press.
- Berg Maxine et CLIFFORD Helen, 1998, «Commerce and the commodity: Graphic display and selling new consumer goods in 18th-century England», dans Michael North, David Ormrod (eds.), Art Markets in Europe, 1400-1800, Ashgate, Aldershot, p. 187-200.
- Bonnard Daisy, 2009, «Des histoires de calandres...», dans Daisy Bonnard (ed.), Lyon innove. Inventions et brevets dans la soierie lyonnaise aux XVIII<sup>e</sup> et XIX<sup>e</sup> siècles, Lyon, EMCC (coll. «Des objets qui racontent l'Histoire»), p. 111-121.
- Bonnard Daisy et Hilaire-Pérez Liliane, 2010a, «Le patrimoine de l'invention aux xviiie et xixe siècles: l'invention collective et la mémoire du progrès», dans Catherine Ballé, Catherine Cuenca, Daniel Thoulouze (eds.), Patrimoine scientifique et technique. Un projet contemporain, Paris, La Documentation française, p. 91-110.
- 2010b, «Les dépôts d'invention et le patrimoine technique de la soierie à Lyon, au xixe siècle. Une mémoire perdue?», La Revue du musée des Arts et Métiers, 51-52, p. 20-31.
- Catalogue des collections du musée des Arts et Métiers. Série T, 1942.
- Catalogue des métiers modèles représentant l'histoire du tissage en soierie à Lyon depuis son origine jusqu'à nos jours, au palais Saint-Pierre, salle de l'ancienne Bourse, Th. Lepagnez, 1861.
- Corcy Marie-Sophie, 2010, «Exposer l'invention, des expositions universelles au Conservatoire des arts et métiers», La Revue du musée des Arts et Métiers, 51-52, p. 78-87.
- Cottereau Alain, 1997, «The fate of collective manufactures in the industrial world: The silk industries of Lyon and London, 1800-1850», dans Charles F. Sabel et Jonathan Zeitlin (eds.), World of Possibilities. Flexibility and Mass Production in Western Industrialization, Cambridge, Cambridge University Press, p. 75-152.
- 2004, «La désincorporation des métiers et leur transformation en "publics intermédiaires": Lyon et Elbeuf, 1790-1815 », dans Steven L. Kaplan et Philippe Minard (eds.), La France, malade du corporatisme? XVIII-XX\* siècles, Paris, Belin, p. 97-145.
- à paraître, «L'invention du métier Jacquard et la fabrique

- collective: une régulation prud'homale à redécouvrir», dans François Robert et Pierre Vernus (eds.), Histoire d'une juridiction d'exception: les prud'hommes (XIX\*-XX\* siècles), Lyon, Presses universitaires de Lyon.
- DE PLACE Dominique, 1981, L'incitation au progrès technique en France, de la fin du XVIII siècle à la Restauration, vue à travers les archives du Conservatoire des arts et métiers, mémoire de l'EHESS, p. 83.
- 1983, «Le sort des ateliers de Vaucanson, 1783-1791, d'après un document nouveau», *History and Technology*, 1, p. 79-100.
- 1984, «Le sort des ateliers de Vaucanson, 1783-1791, d'après un document nouveau. 2° partie», *History and Technology*, 1, p. 213-237.
- 1994, «L'hôtel de Mortagne et les dépôts de l'an II», dans Claudine Fontanon, Michel Le Moël et Raymond Saint-Paul (eds.), Le Conservatoire national des arts et métiers au cœur de Paris. 1794-1994, Paris, Action artistique de la Ville de Paris (coll. «Paris et son patrimoine»), p. 47-50.
- Dolza Luisa, Hilaire-Pérez Liliane et Weygand Zina, 2006, «Les institutions d'assistance aux xviiie et xixe siècles à Paris et à Turin. Des ateliers entre rentabilité, réforme et expérimentation», dans Maurice Hamon (ed.), Le travail avant la révolution industrielle, 127e congrès national des sociétés historiques et scientifiques, Nancy, 2002, Paris, CTHS, p. 325-341.
- EMPTOZ Gérard et MARCHAL Valérie, 2002, Aux sources de la propriété industrielle. Guide des archives de l'INPI, Paris, INPI.
- Fontanon Claudine, 1994, «Conviction républicaine pour une fondation», dans Claudine Fontanon, Michel Le Moël et Raymond Saint-Paul (eds.), Le Conservatoire national des arts et métiers au cœur de Paris. 1794-1994, Paris, Action artistique de la Ville de Paris (coll. «Paris et son patrimoine»), p. 60-68.
- Fox Celina, 2009, *The Arts of Industry in the Age of Enlightenment*, Londres-New Haven, Yale University Press.
- Frémontier-Murphy Camille, 1996, «Les dépôts de collections d'histoire naturelle, d'instruments et de machines», dans Éric Brian et Christiane Demeulenaere-Douyère (eds.), Histoire et mémoire de l'Académie des sciences. Guide de recherches, Paris, Tec & Doc-Lavoisier, p. 255-260.
- GALVEZ-BEHAR Gabriel, 2008, La République des inventeurs. Propriété et organisation de l'innovation en France (1791-1922), Rennes, Presses universitaires de Rennes (coll. «Carnot»).
- Gouzévitch Irina et Gouzévitch Dmitri, 2009, «Le cabinet des machines de Madrid (1792-1808). À la recherche d'un musée technique perdu», dans Ana Cardoso de Matos, Irina Gouzévitch et Marta C. Lourenço (eds.), Expositions univer-

- selles, musées techniques et société industrielle/World Exhibitions, Technical Museums and Industrial Society, Lisbonne, Ediçoes Colibri/CIDEHUS-UE/CIUHCT, p. 37-70.
- Hahn Roger, 1963, «The application of science to society: The societies of arts», Studies on Voltaire and the Eighteenth Century, 25, p. 829-836.
- 1981, «Science and the arts in France: The limitations of an encyclopedic ideology», Studies in Eighteenth-Century Culture, 10, p. 77-93.
- HILAIRE-PÉREZ Liliane, 2000a, L'invention technique au siècle des Lumières, préf. de Daniel Roche, Paris, Albin Michel (coll. «L'évolution de l'humanité»).
- 2000b, «Les boutiques d'inventeurs à Londres et à Paris au xviiie siècle. Jeux de l'enchantement et de la raison citoyenne», dans Natacha Coquery (ed.), La boutique et la ville. Commerces, commerçants, espaces et clientèles (xviexxe siècles), actes du colloque de décembre 1999 organisé par l'université François-Rabelais, Tours, CEHVI, p. 171-189.
- 2002, «Diderot's views on artists' and inventors' rights: Invention, imitation and reputation», British Journal for the History of Science, 35, p. 129-150.
- 2004, «Des entreprises de quincaillerie aux institutions de la technologie. L'itinéraire de Charles-Emmanuel Gaullard-Desaudray (1740-1832)», dans Jean-François Belhoste, Serge Benoît, Serge Chassagne, Philippe Mioche (eds.), Autour de l'industrie, histoire et patrimoine. Mélanges offerts à Denis Woronoff, Paris, CHEFF (coll. «Histoire économique et financière de la France», Série «Animation de la recherche»), p. 547-567.
- 2007, «Technology as a public culture in the xviiith century: The artisans' legacy», *History of Science*, 14, p. 135-154.
- 2008a, «Inventing in a world of guilds: The case of the silk industry in Lyon in the xviiith century», dans Stephan R. Epstein et Maarten Prak (eds.), Guilds, Innovation, and the European Economy, 1400-1800, Cambridge, Cambridge University Press, p. 232-263.
- 2008b, «Technology, curiosity and utility in France and in England in the xvIIIth century», dans Bernadette Bensaude-Vincent et Christine Blondel (eds.), Science and Spectacle in the European Enlightenment, Aldershot, Ashgate, p. 25-42.
- HILAIRE-PÉREZ Liliane et Thébaud-Sorger Marie, 2006, «Les techniques dans l'espace public. Publicité des inventions et littérature d'usage en France et en Angleterre au xviiie siècle », Revue de synthèse, 2, p. 393-428.
- Jarrige François, 2009, «Le martyre de Jacquard ou le mythe de l'inventeur héroïque (France, xixe siècle)», *Tracés*, p. 99-117.

- Liffen John, 2010, «Le Patent Office Museum, 1857-1883, prédécesseur du Science Museum», La Revue du musée des Arts et Métiers, 51/52, p. 56-67.
- MacLeod Christine, 1988, Inventing the Industrial Revolution. The English Patent System, 1660-1800, Cambridge, Cambridge University Press.
- 2007a, Heroes of Invention. Reputation and Industrial Culture in Nineteenth-Century Britain, Cambridge, Cambridge University Press.
- 2007b, «Comment devient-on un grand inventeur? Les voies du succès au Royaume-Uni au xixe siècle», dans Marie-Sophie Corcy, Christiane Demeulenaere-Douyère, Liliane Hilaire-Pérez (eds.), Les archives de l'invention. Écrits, objets et images de l'activité inventive des origines à nos jours, Toulouse, CNRS-Université Toulouse-Le Mirail (coll. «Méridiennes. Histoire et techniques»), p. 165-179.
- MARGAIRAZ Dominique, 2005, François de Neufchâteau. Biographie intellectuelle, Paris, Publications de la Sorbonne, chap. 11 («La méritocratie et le marché»).
- MERTENS Joost, 2011, «Le déclin de la technologie générale: Léon Lalanne et l'ascendance de la science des machines», Documents pour l'histoire des techniques, 20, p. 107-117.
- MICHALLET Louis, 1975, «Ennemond Eynard (1749-1837). Le musée Ennemond Eynard à La Martinière», Revue d'information du Comité centre presqu'île de Lyon, 1, p. 62-64.
- MILLER Lesley E., 1998, «Paris-Lyon-Paris: Dialogue in the design and distribution of patterned silks in the 18th century», dans Robert Fox et Anthony Turner (eds.), Luxury Trades and Consumerism. Studies in the History of the Skilled Workforce, Aldershot, Ashgate, p. 139-167.
- 2009a, «Philippe de Lasalle et les innovations», dans Daisy Bonnard (ed.), Lyon innove. Inventions et brevets dans la soierie lyonnaise aux XVIII<sup>e</sup> et XIX<sup>e</sup> siècles, Lyon, EMCC, coll. «Des objets qui racontent l'Histoire», p. 57-67.
- 2009b, «Departing from the Pheasant and the Peacock: The role of furnishing textiles in the carrer of Philippe de Lasalle (1723-1804)», Furnishing Textiles, 17, p. 79-90.
- Perret Adrien, 1878, Monographie de la condition des soies, Lyon, Pitrat aîné.
- Picon Antoine, 1994, «Connaissances techniques sous les Lumières», dans Claudine Fontanon, Michel Le Moël et Raymond Saint-Paul (eds.), Le Conservatoire national des arts et métiers au cœur de Paris. 1794-1994, Paris, Action artistique de la Ville de Paris (coll. «Paris et son patrimoine»), p. 69-73.
- 1996, «Towards a history of technological thought», dans

- Robert Fox (ed.), Technological Change. Methods and Themes in the History of Technology, Amsterdam, Harwood, p. 37-49.
- Poni Carlo, 1998, «Mode et innovation. Les stratégies des marchands en soie de Lyon au xviir siècle», Revue d'histoire moderne et contemporaine, 45, p. 589-625.
- POTTON A., 1837, «Notice sur Ennemond Eynard», Revue du Lyonnais, V.
- RAZY C., 1913, Étude analytique des petits modèles exposés au musée historique des Tissus, Lyon, A. Rey.
- SABEL Charles F. et ZEITLIN Jonathan, 1997, «Stories, strategies, structures: rethinking historical alternatives to mass production», dans Charles F. Sabel et Jonathan Zeitlin (eds.), World of Possibilities. Flexibility and Mass Production in Western Industrialization, Cambridge, Cambridge University Press, p. 1-36.
- SLOAN Kim, 2007, Enlightenment. Discovering the world in the eighteenth century, Londres, British Museum Press.
- Soria Audrey, 1997, La chambre de commerce et d'industrie de Lyon au XIX siècle (1832-1908), thèse de doctorat, université Lyon-III.
- Stewart Larry, 1992, The Rise of Public Science. Rhetoric, Technology, and Natural Philosophy in Newtonian Britain, 1660-1750, Cambridge, Cambridge University Press.
- Vérin Hélène, 2007, «La technologie: science autonome ou science intermédiaire», *Documents pour l'histoire des techniques*, 14, p. 134-143.
- Walsh Claire, 1995, «Shop design and the display of goods in eighteenth-century London», Journal of Design History, 8, p. 157-176.
- Wilson George, 1855, What is Technology? An Inaugural Lecture Delivered in the University of Edinburgh on November 7, 1855, Édimbourg-Londres, Sutherland & Knox-Simpkin, Marshall & Co.

#### جيزيل ساپيرو Gisèle Sapiro

## المقارنة والتبادلات الثقافية حالة الترحمات

تعتبر المقارنة المنهج المفضل لدى علم الاجتماع، كما كان دوركهايم يحبّ أن يوضح ذلك (١٩٣٧، ص ١٢٤). ولقد استخدمها الآباء المؤسسون بنحو تتابعي (مقارنة المجتمع نفسه في أوقات مختلفة)، أو تزامني (مقارنة مجتمعات أو ثقافات مختلفة)، على مستويات متنوّعة من المستوى الأكبر إلى المستوى الأصغر، مروراً بالوسط. وكان ڤيبر، مثلاً، يلجأ إليها بشكل منتظم، سواء من أجل استخراج العناصر التي تحكمت بقدوم الرأسمالية، أم من أجل تمييز نماذج تنظيم الجماعات السياسية.

وتثير هذه المنهجية، مع ذلك، سؤالين أساسيين: ماذا نقارن؟ كيف؟ علينا التذكير أنّ من أجل الإجابة على هذين السؤالين، ليس بالإمكان مقارنة إلّا ما هو قابل للمقارنة. من الضروري إذا تعريف الوحدات: الثقافات والمجتمعات والجماعات والأمم والدول وأنظمة الحكم. ذلك أن النزعة المقارنة تعتمد عموماً كيانات معترف بها اجتماعياً، ومعرّفة على هذا الأساس، سواء دلّت على مجموعات عملية (لغة وعادات) وعلى مرجعيات مشتركة (مثل الثقافات الوطنية)، أو أنها اهتمت بصيغ التنظيم البيروقراطي (دول)، أو السياسي (أنظمة حكم). تميل النزعة المقارنة الدولية، مع ذلك، وبشكل زائد، في

الغالب، إلى تجاهل العناصر المشــتركة لهذه الثقافات أو التجمّعات أو الدول أو أنظمة الحكم، تلك العناصر التي تمثّل تعبيراً عن التاريخ نفســه تارة، أو عن التقاليد نفسها، كما هو الحال في الإرث الإغريقي- اللاتيني، في أوروبا، قبل تشكِّل الكيانات القومية، أو نتيجةً للانتقال أو التبادل بين هذه العناصر، تارة أخرى (إسبانيا ١٩٩٤). ذلك هو معنى الانتقادات التي تناولت النزعة القومية المنهجية. ولقد تم توجيه اللوم إليها، بشكل خاصٌ، لأنها اختزلت المجتمع في الدولة -الأمة، فيما يرى أحد المبادئ المهملة لهذا المنهج، أنه لا يمكن تعريف الهوية الجماعية ببعدها القومي فقط، في رأى أورليش بيك (Ulrich Beck، ٢٠٠٦)، نتجت المقاربة المتجاوزة للقوميات، في العلوم الاجتماعية، عن هذه الإشكالية التي اتخذت أشكالاً وحملت أسماء مختلفة: «التاريخ التواصلي»، «التاريخ المتجاوز للقوميات»، «الشبكات»، «التفرّعات»، إلخ (انظر، مثلاً، هانيرز، ١٩٩٦؛ وأمسيل (٢٠٠١)؛ وڤيرنر وتسيمّرمان ، ٢٠٠٤ (Hannerz, Amselle, Zimmerman). ولنضف إلى هذه الانتقادات واقعة أن النزعة المقارنة- مثل العديد من المقاربات المتجاوزة للقوميات المذكورة-لا تأخذ في الاعتبار دوماً، أن العلاقات بين الكيانات، سواء أكانت جماعات فكرية، أم مجموعات مرتبطة بشروط مادية، وتمتلك ثباتاً حقوقياً، مثل الدول، أو تكون على شكل إنشاءات نظرية على الورق، مثل الطبقات الاجتماعية، إنما تندرج ضمن علاقات القوة غير المتكافئة، وفاقاً لحالة توزيع مختلف أنواع المصادر (الاقتصادية والسياسية والثقافية). علينا إذاً، من أجل مقارنة الكيانات و/ أو دراســة التبادلات بينها، وضعها ضمن نظام علاقات أكثر شمولية، تجد نفسها متجذَّرة فيها. لقد أثبت نظام المركز - المحيط الذي طوّره فرنان بروديل من جهة، وإيمانويل ڤالير شتاين من جهة أخرى فضائله الاستكشافية، في مجال التفكير حول روابط القوة الاقتصادية والجيوسياسية بين الدول - الأمم، أو بين المناطق (سمواء على المستوى تحت القومي، أو فوق القومي). وقد نقلها أبرام دو سبوان ( A. de Swann، ۲۰۰۱)، إلى اللغات مقارناً بين مركزية

اللغات التداولية مثل الإنكليزية (شديدة المركزية) والفرنسية والألمانية، في الموقع المحيطي للغات البلدان الصغيرة، وفاقاً لعدد المتكلّمين الأساسيين والثانويين. يقدّم هذا الأنموذج امتيازات بالقدر الذي يبني تعارضات من دون حل استمراري، بين أقطاب عُرفت على هذا، تعارضات تسمح بقياس درجة المركزية أو المحيطية، وبتعريف المواقع الوسيطة (نصف مركزية، أو نصف محيطية). ويسمح هذا الأنموذج، إضافة إلى ذلك، بتشبيك عدة أنظمة مثل العلاقات بين المدن، وفاقاً لدرجة تمركز كيان سياسي ما (دولة، أمبراطورية)، أو وفاقاً للتنافس بين عواصم ثقافية أيضاً سياسي ما (دولة، أمبراطورية)، أو وفاقاً للتنافس بين عواصم ثقافية أيضاً (شارل، Charle).

وكما نرى ذلك، تشار، من الآن فصاعداً، مسالة «الكيف»، أي المنهج المناسب لمقارنة الكيانات قيد الدرس، ودراسة النقل والتبادل بينها، وكذلك نظام العلاقات الذي تتشابك ضمنه. علينا من أجل المقارنة، أن نعرّف العناصر القابلة للمقارنة، إذ تتطلّب مقارنة الكيانات عمليتين استباقيتين: تعريف علاقات العنصر بالكيان المقصود، من جهة، وبناء مؤشرات المقارنة، من جهة أخرى. وإذا نحن استبعدنا المقاربات الجوهرية التي تقوم على التعاريف المسبقة لظاهرة أو كيان (نظام، دولة - أمة) والتي تفترض علاقة ضرورية، بين العنصر والكيان، تستدعي العملية الأولى، عموماً، مفاهيم النظام (وفاقاً للمقاربة الوظيفية التي طوّرها بارسونز -Parsons- من بين آخرين)، والبنية (مفهوم نقله ليڤي-ستروس من علم اللغة إلى دراسة الظواهر الاجتماعية التي هي في أساس المقاربة العلائقية)، أو الأنموذج المثالي (المفهوم الذي وضع قواعده قيبر للدلالة على نتيجة عملية النمذجة).

إن عملية النمذجة صالحة للمسارات التي تفرض الدراسة المقارنة بناء سلسلة مؤشرات لها (مثال ذلك المسارات المأسسة أو التمهين). وتنتج مثل هذه المؤشرات أو عنصر المقارنة، من الكيانات نفسها، أو من الكيانات الدولية مثل لمنظمة الأوروبية للتعاون الاقتصادي (OCDE)، أو منظمة

الجدول ١ - مقارنة التمركز الجغرافي للترجمات في الحقول الفرانكوفونية والأنغلوفونية فرنسا/ الولايات المتحدة، باريس/ نيويورك (١٩٦٥ - ٢٠٠٣).

| <br>بزي        | فرنسي- إنكليزي    |               | إنكليزي- فرنسي     |  |  |
|----------------|-------------------|---------------|--------------------|--|--|
| % <b>*</b> V,• | الولايات المتحدة  | <b>٪۸۱,۱۰</b> | فرنسا              |  |  |
| %10,A          | نيويورك           | %v1,v         | باریس              |  |  |
| ىلي            | المجموع الكلي     |               | المجموع الكلي      |  |  |
| 11414          | للحقل الانغلوفوني | ۸۰۰٦٩         | للحقل الفرانكوفوني |  |  |

المعطيات: «قائمة الترجمات» (سابيرو، ٢٠١٠ م).

العمل الدولية ( البت BIT)، أو الناتج المحلى الإجمالي (PIB)، وتشمل نسبة الولادات والوفيات، نسبة الفقر ونسبة البطالة ونسبة التعليم، إلخ. وتميل هذه المؤشرات إلى الازدياد مع تصميم أنموذج «القياس» وتعدّد الكيانات، مثل حالات التســجيل المالي. غير أنه لا يمكن لهذه المؤشرات التي أنتجتها منظمات ذات غايات عملية خاصّة أن تُعتمد كما هي من جانب الباحث أو الباحثة، ويجب أن تخضع لاختبار نقدى مضاعف، من أجل تحديد ملاءمتها للإشكالية وانسجامها، وفاقاً لمعايير علمية. يسمح قياس النسبة بتنظيم المقارنة، في بعض المجالات، من أجل كيانات متنوّعة الحجوم (السكان مثلاً)، أو من أجل حالات متتابعة للكيان نفسه، على المستوى التتابعي زمنياً، من خلال نسبة هذه الحالات إلى عناصر أخرى. ففي دراسة شهيرة حول الانتحار، حلل دوركهايم، هكذا، تطوّر نسب الوفيات من خلال نسبتها إلى أسبابها المختلفة، ومن خلال ربطها مع عناصر أخــري (جغرافية: مدينة -ريف، واجتماعية وديمغرافية: العمر، الحالة العائلية) وفاقاً لمنهج التغيّرات المتزامنة (وهكذا، فقد لاحظ صعوداً في حالات الانتحار، خلال فترة الأزمة الاقتصادية، ما سمح له بوضع فرضية علاقة سببية بين الظاهرتين).

إن التحليل المعتمد للمسار أو للتطور - «التطور المهني» الذي وضع

نظريته أندرو أبّوت، A. Abbott. مثلاً، في مواجهة النزعة التطبيقية لمفهوم «التمهين» القائم على أنموذج النمو الوحيد - لا يستبعد أبداً المقارنة البنيوية. يتطلّب انبثاق ظاهرة أو كيان، في الغالب، إعادة بناء الفروق التفاضلية التي تندرج هذه الظاهرة فيه، والتي تُعرَّف بالتقابل معه.

وربما فهمنا أن المقارنة تقوم على مناهج كمية، وكذلك نوعية. وإذا كانت الأولى تسمح بتنظيم المعطيات التي يمكن أن تقاس كمياً، من أجل قياس الفروق والتطورات والارتباطات، وإظهارها، فإن من الصعب السيطرة على الثانية من أجل بناء معنى هذه المعطيات، كما يذكّر بذلك ڤيبر في كتابه الأخلاق البروتستانتية، وروح الرأسمالية (١٩٦٤)، كما أن من الصعب السيطرة عليها من أجل بناء تشكيلات مثلما فعله نوربير إلياس (N. Elias) في كتاب مجتمع البلاط، ١٩٧٤.

ليست جميع المقاربات المذكورة متجانسة، بالطبع، غير أن البعض منها قابل للربط بطريقة يمكن معها زيادة زوايا التحليل للظاهرة نفسها. وسنوضح هنا بمثال عن ذلك، من خلال موضوع خاص، إنها الترجمات التي تشكّل حالة مهمة من أجل المقاربات العابرة للقوميات، من خلال إتاحتها الفرصة لقياس استقبال النصوص بين الثقافات، مثيرة بذلك السؤال حول التبادلات وتطوراتها، ذلك السؤال الذي ليس بالإمكان الإجابة عنه، بشكل مرض، إلّا إذا اعتمدنا المقارنة، وأعدنا بناء الكيانات المقارنة ضمن البنية الشاملة للعلاقات بين هذه الكيانات. إذا تطلّب تحليل التبادلات مقارنة الكيانات المعنية، فذلك لأنه يمنح المقارنة بعداً حركياً من خلال إدراجها ضمن نظام أكثر شمولية لعلاقات القوة غير المتكافئة.

وننتقل من المستوى الأكبر إلى المستوى الوسيط، ثم إلى المستوى الأصغر، من خلال توضيح الطريقة التي يسمح الربط، من خلالها، بتعقيد الإشكالية وجعل المقارنة أكثر دقة على المستويات المختلفة، وذلك من أجل استعادة مختلف مظاهر المشكلة نفسها. فعلى المستوى الأكبر، يسمح

مفهوم السوق بفهم التفاعلات بين الكيانات (الدول – الأمم، هنا) من خلال تدفق الترجمة، كما يسمح بفهم بنية العلاقات التي تربط بينها، مثيراً مسألة درجة التشابك بين الأسواق القومية في السوق العالمية، ومسألة المقارنة بين الأسواق القومية (الحجم والتصدير – والمراقبة وسياسة الدعم، إلخ). ويسمح مفهوم الحقل، على المستوى الوسيط، بمقاربة بنية الانتاج الطباعي في مختلف البلدان، والمكانة التي تحتلها الترجمة فيه. يجرى الاهتمام، في هذا المستوى، بوضوح، بالاستيراد والتلقي، عبسر المقارنة بين قوائم دور النشر بخاصة، وكذلك بالخيارات واستراتيجية العملاء في مواجهة المعوقات التي تعترض المستويين الآخرين. تأخذ المقارنة في الحسبان المعوقات التي تعترض المستويين الآخرين. تأخذ المقارنة في الحسبان والمسارات: ونعود بالنتيجة إلى ميّزات المقارنة البنيوية.

#### بنية السوق العالمية للكتاب المستوى الأكبر

يمكن أن تقاس التبادلات بين البلدان، على مستوى تدفّق المنتجات التي تنتقل بينها، أو على مستوى القيمة الاقتصادية للصادرات والواردات، وسنركّز هنا على الحالة الأولى: يقدّم تدفق الترجمات مؤشراً جيداً عن انتقال النصوص من ثقافة إلى أخرى. ويمكننا أن نكوّن فكرة دقيقة عنه إلى حدِّ ما، بفضل «قائمة الترجمات»، أي قاعدة معلومات الكتب المترجمة التي وضعتها منظمة اليونيسكو منذ عام ١٩٣١، حتى ولو كانت مصداقيتها مرتبطة بنوعية المراجع الوطنية المتغيّرة جداً، بشرط أن ندرك أننا نستبعد المستندات الأخرى (المجلات والصحف والمستندات الإلكترونية والأدب الرمادي وتعليمات استخدام المنتجات...)، وينتج عن هذه المعطيات أن انتقال الكتب عن طريق الترجمة ليس عرضياً. فإذا تابعنا هذه الكتب من مكان الإنتاج إلى الأماكن التي تظهر فيها من خلال الترجمة، ترتسم جغرافية تتطور عبر الزمن.

يمكن لتدفق الترجمـــة أن يقارن، من وجهة نظر اللغة أو البلد الأصل، أو من وجهة نظر اللغة والثقافة المتلقّية. لنبدأ بالحالة الأولى. لقدبيَّن جوهان هَيلبرون (Johan Heilbron، ١٩٩٩)، مستأنساً بالأنموذج الذي صممه من أجل وصف نظام اللغات، وانطلاقاً من المعطيات التي جُمعت من قائمة الترجمات «لمرحلة الثمانينيات من القرن الماضي»، أن تدفق الترجمات بين اللغات يلتزم ببعض القواعد: فهذه الترجمات غير منتظمة، وهي تنتقل بشكل رئيس من اللغات الرئيسة إلى اللغات المحيطة، وتقوم اللغة الرئيسة بدور الوسميط في العلاقات بين اللغات المحيطيمة، في الغالب. وتبقى اللغة الإنكليزيــة اللغة التي تنطلق منها معظم الكتــب المترجمة في العالم، وتحتلُّ مكانسة مركزية جداً بنسبة ٤٥٪، وتحتلُّ لغات ثلاث الفرنسية والألمانية والروسية- مكانة مركزية، في الفترة المدروسة (بين ٨٪ و٥, ١٢٪)، وهناك ثماني لغات في موقع نصف محيطي (بين ١٪ و٣٪)، وبقية اللغات في الموقع المحيطي (بحصة أدني من ١٪). وتطور هذا التوزيع، بعد عقد من الزمن: كانت التبادلات قد اشتدت، بزيادة أكثر من ٥٠٪ في الترجمات، في الثمانينيات عن القرن الماضي (پيم وشروبالا، Pym, Chrupala، ٢٠٠٥)، ومع ذلك فإن التبادلات ليست انعكاساً بسيطاً لحجم الأسواق القومية. إذ تتدخّل عوامل أخرى سياسية وثقافية في انتقال الأعمال (بورديو، ٢٠٠٢؛ هَيلبرون وسماييرو، ٢٠٠٨). إن الهبوط المفاجئ في الترجمات عن الروسية بعد عام ١٩٨٩، قد ارتبط، على الأرجح، بغياب النظام الشيوعي، وغياب سياسات دعم الترجمة، في الاتحاد السوڤياتي. إن شكل نظام الحكم والنظام الموجّه والرقابة وسياسة الدعم للترجمة، تشكّل عوامل ذات تأثير مباشر، إلى حدٌّ ما، على انتقال الكتب، كما بينت ذلك الدراسات حول البلدان الشيوعية الأخرى (پوپسا، Popa، ۲۰۰۲ و ۲۰۱۰)، وحول إيطاليا الفاشسية (بيلّياني، Billiani، ٢٠٠٧). وكذلك، فقد تمتعت التبادلات الثقافية، في الغالب، بحرّية نسبية في علاقاتها مع الرهانات الاقتصادية والسياسية. وكما بينت ذلك پاسكالً

كازانوف، P. Casanova ، في جزء مهم منها لرأس المال اللغوي – الأدبي في «الجمهورية العالمية للأداب»، في جزء مهم منها لرأس المال اللغوي – الأدبي والمعتها. وينطبق هذا التي قامت البلدان بتجميعه، وفاقاً لعراقة انتاجها الأدبي وسمعتها. وينطبق هذا المبدأ أيضاً، في مجال ترجمات العلوم الإنسانية والاجتماعية، فيما سيطرت الترجمات من الإنكليزية في هذا الصنف أيضاً، وترجمت، في الفلسفة، من الألمانية إلى الفرنسية عناوين أكثر من تلك التي ترجمت من الألمانية، وذلك في الفترة بين ١٩٦٠ – ٢٠٠٤، وتلك إشارة إلى الأهمية الرمزية التي تتمتع بها الفلسفة الألمانية (ساپيرو وپوپا، ٢٠٠٨). وهكذا تكشف مقارنة أصناف المؤلفات والأجناس المترجمة عن التنوّع الذي سنعود إليه بتفصيل أكبر.

علينا أن نتذكر، بعيداً من العوامل السياسية والثقافية، أن الأسواق، نفسها، إنشاءات اجتماعية. إن سوق الكتب من أقدم الصناعات الثقافية. ويسمح المنظور التاريخي بشرح مبادئ إنشائه. وتخفى النزعة المنهجية القومية واقعة أن المطبعة قد تركّزت، عموماً، حول المدن، مثل لايبزغ ولندن وباريس. وقد أصبحت هذه المدن مراكز ثقافية، بدعم من السلطة السياسية التي زادت، في الحالة الفرنسية، من احتكارها على حساب الناشمرين في الريف، واتخذت إجراءات حماية لمواجهة ممارسات التزوير (فیڤر ومارتــان ﴿ Febvre et Martin، ۱۹۷۱؛ ومولییه، Mollier، ۲۰۰۱). وقامــت المطبعة، بالمقابل، بدور هام في بناء الهويات القومية وفي مشـروع تثقيف الجماهير (أندرسون، ١٩٩٦). وتشكّلت، على التوازي، مواقع طباعية عابرة للقوميات تحت ضغط إرادة التوسّع وغزو الأسواق الجديدة، المرتبطة بالسياسات الإمبريالية ذات الغايات الثقافية في الحقول اللغوية الإسبانوفونية والأنغلوفونيــة والجرمانوفونية والفرانكوفونيــة والعرابوفونية، حقول بُنيت هي نفسها على أسـاس التعارض بين المراكز ومحيطاتها، سواء ارتبط الأمر بالأراضي المستعمرة أو بالبلدان التي تمارس عليها سيطرتها، والتي أصبحت سوق تصريف للمؤلفات المنشورة في المدن المركزية.

لقد تمت إعادة النظر في هذه البنية بدءاً من القرن التاسع عشر، من خلال بناء الهويات القومية، التي ولدت، في جزء منها، كردّة فعل على الهيمنة الثقافية التي تمارسها هذه المراكز (تياس، Thiesse، ١٩٩٩)، بمساعدة سياسات عامة لــدي الانتاج المحلى ومن أجل حماية الأســواق القومية. وبدءاً من منتصف القرن التاسع عشر، أصبحت الترجمة، بذلك، الصيغة الرئيسة لانتقال الأعمال الأدبية بين الثقافات. وفيما كانت مؤلفات بلزاك قد انتشــرت بشكل واسع في الفرنسية، لغة النخب الأوروبية، فإن روايات زولا قُرئت من خلال الترجمات. لقد شبجع انتقال الأنموذج القومي على تشكيل أسبواق النشر القومية التي تكونت، في مرحلة أولى، عبر الترجمات. وقد تشكّلت سوق دولية حول حق المؤلف عام ١٨٨٦، انضم إليها العديد من البلدان، في بداية القرن العشرين. وأصبحت الترجمات وسائل في المنافسة بين الدول- الأمم قيد التشكّل، وأداة لممارســة الهيمنة، بعد الحرب العالمية الأولى بخاصّة، حيث اندمجت الثقافة بالدبلوماسية، بناء على تشجيع «المعهد الدولي للتعاون الفكري» التابع لجمعية الأمم، باعتبارها وسيلة لبسط السلام في العلاقات الدولية (رُنولييه، Renoliet )، وقد استمر هذا المفهوم ضمن مفاهيم «الإشعاع الثقافي في الخارج»، أو «دبلوماسية التأثير». وبعيداً من تحريض «المعهد الدولي للتعاون الفكري» الذي أحدث دليل الترجمة عمام ١٩٣١، وانتقل إلى اليونيسكو بعد الحرب، فقد شــجعت مأسسة التبادلات الثقافية في إطار العلاقات الدبلوماسية والهجرات وإطلاق تعليم اللغات الأجنبية، تخصيص مجموعة من العملاء - ناشرون ومدراء مجموعيات وعملاء، ومترجمون ومكتبيون - في التوسط بين الثقافات (ويلفيرت، ٢٠٠٣ifert).

لقد ساهم تحرير التبادلات الاقتصادية، بعد الحرب العالمية الثانية، ضمن إطار الاتفاقية العامة للتعرفة الجمركية والتجارة (الجات، GATT)، الموقّع عام ١٩٤٧، في التوحيد التدريجي للسوق العالمية للممتلكات الثقافية، في مجال الأسطوانات والسينما والكتاب، الذي شجع تطوّر الصناعات الثقافية القومية.

وقد تسارع هذا المسار، مع المنعطف الليبرالي الجديد لفترة السبعينات من القرن الماضي، والذي تميَّز بإهمال موضوع النمو لمصلحة موضوع العولمة، من أجل فتح الحدود للانتقال الحرّ للأملاك ورؤوس الأموال (ڤاليرشستاين ٢٠٠٦، ص ١٣٦)، وكذلك مع مشروع توسيع التبادل الحرر إلى مجال الخدمات، في إطار حلقة الأوروغواي. أما في مجال النشـر، فتعد المقامات الخاصّة مثل المعارض الدولية للكتاب، في الوقت نفسه، مؤشراً، وأحد أسس توحيد السـوق الدولية للترجمة، وتكوينها، بينما ساهم العملاء الأوروبيون، الذين قاموا بدور يزداد أهمية، في إطار الوساطة، في عقلنة صيغ عمل هذه السوق وتناغمها، من خلال فرض القواعد المهنية والمنطق التجاري. لقد أصبح معرض لندن، بدءاً من عام ١٩٧١، أحد أهـم المعارض في أوروبا، بعد فرانكفورت، وكان لكل عاصمة ثقافية معرضها، من الآن فصاعداً، من بكين إلى غوادالاخارا، مروراً بنيودلهي وواغادوغو وتونس، فيما شارك عدد متزايد من هذه البلدان في هذه التظاهرات. وقد ساهم توحيد السوق العالمية للترجمة، ضمن هذا الرابط، في نمو نشر الكتاب وتجارته في عدد من البلدان، حيث لا تزال تسيطر صيغة إنتاج حرفي و/ أو من خملال التزام الدولة، كما في بلدان أوروبا الشرقية (التي انفتح سوقها، بعد سقوط الأنظمة الشيوعية) والصين والبلدان العربية.

لقد نجحت، إلى حد ما، المبادرات المعارضة لهيمنة المراكز، في وسط الحقول اللغوية وانتقل مركز الحيّز الأنغلوفوني بشكل تدريجي، بين عامي ١٩٦٠ – و ١٩٧٠، من لندن إلى نيويورك. ذلك المركز الذي كان موضوع نزاع من جانب الولايات المتحدة، منذ القرن الثامن عشر، والتي كانت قد طورت صناعة الكتاب الخاصّ بها. وكذلك فقد شبع تأسيس الدول – الأمم، في أميركا اللاتينية، تطوّر أدب ونشر محليّن ازدهرا خلال حكم فرانكو (سورا، عام ٢٠٠٩). وتناضل هذه الدول، اليوم، ضد إستراتيجية الغزو الإمبريالي التي اعتمدها الناشرون الإسبان، في ما وراء الأطلسي. فيما تحدى الناشرون

البلجيكيون، لفترة طويلة، ومن دون نجاح (دوران، وينكن، Durand البلجيكيون، لفترة طويلة، ومن دون نجاح (دوران، وينكن للتحدي نفسه من جانب دور نشر مقاطعة كيبيك، التي انطلقت بعد الحرب العالمية الثانية.

تشكّل الترجمات موقعاً جيداً لمراقبة التوترات التي تخترق الحقول اللغوية، بالقدر الذي تحدّد فيه عقود التنازل مناطقَ توزيع الكتاب المترجم الذي يطلب الناشر حقوق الحصرية فيها (على عكس السوق المفتوحة حيث يمكن لدور نشر عديدة أن تتنافس)، وفاقاً لسلوك نما في السبعينيات من القرن الماضي. تتنقع العقود إذن بين حصرية الحقوق العالمية والتقيد المناطقي اللذين سمحا بنمو أساليب النشر المشترك (بين ناشرين من الولايات المتحدة، وإنكلترا مثلاً). يعتبر التوزع الجغرافي للترجمات، في وسط الحقل الأوروبي، وفاقاً لمكان إصدارها، مؤشراً جيداً على درجة التمركز في النشر في المنطقة المعنية. لنأخذ مثال الترجمات من الفرنسية إلى الإنكليزية، المنشورة في فرنسا (ساپيرو، ٢٠١٠م). وتلك من الإنكليزية إلى الفرنسية المنشورة في فرنسا (ساپيرو، ٢٠١٠م). نلاحظ أولاً، ووفاقاً لمعطيات «قائمة الترجمات»، عدم التوازن بالنسبة إلى عدد العناوين المترجمة (بنسبة ١ إلى ٨) بين لغة مَركزية جداً، مثل الإنكليزية هي اللغة المركزية الثانية أي الفرنسية (انظر الجدول ١). ولنشر إلى أن الإنكليزية هي اللغة الموحيدة حيث نسبة التبادل سلبية بالنسبة للفرنسية.

أما من وجهة نظر مكان الإصدار، فيُطبع ١٠ , ٨١٪ من الترجمات من الإنكليزية إلى الفرنسية في فرنسا، ويصدر ٥٠ , ٣٧٪ من الكتب المترجمة من الفرنسية إلى الإنكليزية، في الولايات المتحدة. ويعود ضعف تركّز الترجمات في الولايات المتحدة إلى عاملين أساسيّين. أولاً، إن الموقع المركزي لهذا البلد جعل النشر الأنغلوفوني أكثر حداثة من موقع فرنسا في الحقل الفرانكوفوني، وتتشارك الولايات المتحدة في هذه الصفة المركزية مع المملكة المتحدة. وثانياً، يتم تنفيذ جزء ذي دلالة من الترجمات من الفرنسية إلى الإنكليزية في كندا، بمساندة السياسات العامة لدعم إنتاج كيبيك.

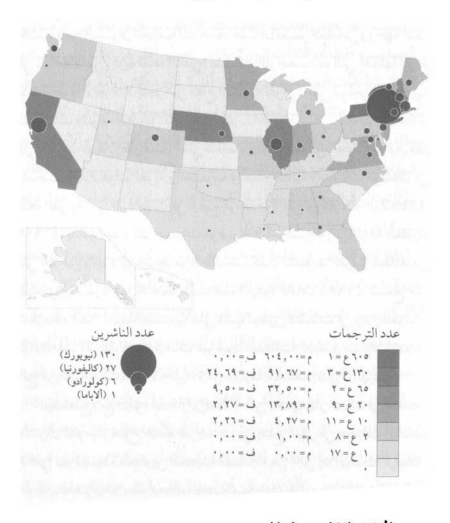
ويزداد الفرق إذا نظرنا الآن إلى التركيز في تدفق الترجمات بين اللغتين في عواصم الكتاب في البلدين: ٧, ١٧٪ (أي ثلاثة أرباع تقريباً)، من الترجمات من الإنكليزية تظهر في باريس، مقابل ٨, ١٥٪ من الترجمات من الفرنسية في نيويورك. إن التناثر الجغرافي للنشر في الولايات المتحدة يقوم، من جهة، على وجود مركز آخر، ذي أهمية أقل في كاليفورنيا، وعلى الدور الذي تقوم به المطابع الجامعية في الترجمة، والموزعة على كل الأراضي الأميركية.

ويختلف هذا التوزّع، وفاقاً لفئات الكتب، ما يؤكّد أهمية هذا العامل الأخير. تتركّز الترجمات الأدبية، في الواقع (بما في ذلك الكتب المخصصة للشباب)، في نيويورك (انظر الجدول ٢)، حيث تصدر ربع العناوين من القصص المترجمة من الفرنسية إلى الإنكليزية، أي بنسبة أعلى بشكل واضح، من مجموع الترجمات (٧, ٢٥٪ مقابل ٨, ١٥٪)، فيما تبدو العلوم الإنسانية أكثر تبعثراً بسبب ما أوضحناه، أي دور المطابع الجامعية. ومع ذلك، تقوم هذه المطابع بدور مهم أيضاً في إيصال الأدب الفرنسي إلى الولايات المتحدة. ونتيجة لهذه الواقعة، فقد نُشر ٢٤٪ فقط من الترجمات الأدبية الفرنسية، الصادرة في الولايات المتحدة، في المرحلة المدروسة، في نيويورك، وفاقاً للقاعدة التي تم إنشاؤها (قاعدة ساپيرو)، ذلك أن التبعثر الجغرافي أكثر أهمية الأن منه في فرنسا (انظر المصوّر ١).

وهكذا تسمح مقارنة تدفق الترجمة باستخلاص جغرافية انتقال الكتب والقواعد التي تعيد إلى بنية السوق العالمية للترجمة. إن هذه البنية نتاج لتاريخ طويل جداً، متجذر في تاريخ الرأسمالية وانبشاق الدول-الأمم، وعلاقات القوة الجيوسياسية، والمنطق الإمبريالي. ولم تتمكن هذه البنية من التطور إلا بعد نضالات قاسية من أجل الإطاحة بسيطرة المركز على المحيطات. غير أن انتقال الكتب يخضع أيضاً لمنطق غير اقتصادي أو سياسي. يمكن للتبادلات الثقافية أن تتمتع باستقلال نسبي، في ما يتعلق بالمعوقات الاقتصادية والسياسية، كما نرى ذلك الآن.

# المصور ١، التوزع الجغرافي للترجمات الأدبية من الفرنسة إلى الإنكليزية المصور ١، التشورة في الولايات المتحدة.

عدد الترجمات وعدد الناشرين: ١٩٦٠ - ٢٠٠٣



ع = عدد الأفراد في الفئة (مجموع الدول) م = متوسط الفئة ف = الفرق الأنموذج في الفئة (تقيس التبعثر في الفئة) المصدر، قاعدة سايرو (ساييرو ٢٠١٠م)

#### مقارنة الحقول القومية المستوى المتوسط

بعد التساؤل حول انتقال الترجمات وقواعدها وجغرافيتها، وحول ما تكشفه من السوق العالمية للترجمة، علينا أن نغير المقياس ووجهة النظر كي نلاحظها من زاوية ثقافة التلقي. تشكّل الترجمات، التي أهملها تاريخ الأدب طويلاً، جزءاً لا يتجزأ من انتاج النشر القومي. فهي لم تغن التبادل بين الثقافات وتنوّعه فقط، بل كانت من مكونات الآداب في اللغات المختلفة، التي ظهرت ضمن إطار مسار ثنائي للعلمنة والدمقرطة في الحياة الثقافية. فقد سمحت بإعداد قوائم لغوية وأسلوبية ونماذج كتابية ومدوّنات مؤلفات في اللغة القومية التي ساهمت في وضع قواعدها (إيڤن زوهار، Even Zohar) اللغة القومية التي ساهمت في وضع قواعدها (إيڤن زوهار، 1944). المقارض وجود كيانات متميّزة: فقد تشكّلت الثقافات القومية الطلاقاً من الملاحظة أيضاً بإضفاء النسبية على فكرة تهجين الثقافات في زمن العولمة: الملاحظة أيضاً بإضفاء النسبية على فكرة تهجين الثقافات في زمن العولمة: إن الثقافات القومية نفسها كيانات غير متجانسة باعتبارها ثمار مسارات تهجين ناتجيف النماذج الأجنبية، ومن مقاومة مختلف أشكال الهيمنة.

نستطيع، مع ذلك، أن نقارن المكانة التي تحتلها الترجمات في مختلف الأسواق القومية. تتنوع حصة الترجمات في إنتاج النشر في مختلف البلدان، وتكفي نظرة بسيطة للعناوين الجديدة الصادرة، من أجل إدراك ذلك. وهكذا، فقد استطعنا أن نلاحظ أن هذه الحصة تزداد إذا انتقلنا من الثقافات المركزية إلى الثقافات المحيطية، بين عامي ١٩٨٩ و ١٩٩٠. كانت الحصة ٣٪ في الولايات المتحدة وبريطانيا، وبين ١٥٪ و ١٨٨٪ في فرنسا وألمانيا و٢٠٪ في إيطاليا وإسبانيا، و٣٥٪ في البرتغال، و٢٥٪ في السويد (غان ومينون، ١٩٨٣ إيطاليا وإسبانيا، و٣٥٪ في البرتغال، و٢٥٪ في السويد (غان ومينون، ١٩٩٢ الثقافات تستورد المواد التي تنقصها، ذلك الشرح الذي يحمل عيب اللجوء الثقافات تستورد المواد التي تنقصها، ذلك الشرح الذي يحمل عيب اللجوء

إلى مفهوم «الحاجة» من خلال تطبيعها، فيما يبقى سوق النشر سوقاً للعرض قبل كل شيء، يسمح التفكير وفاقاً للعلاقات، وبشكل أدق، وفاقاً لعلاقات القوة، بالتعبير عن هذه الفروق، وفاقاً للصيغة المعتمدة، من أجل تحليل تدفّق الترجمة انطلاقاً من اللغات: يمكننا أن نلاحظ، بذلك، رابطاً بين الاستيراد والتصدير. ذلك أن اللغات المركزية التي تصدّر أكثر هي تلك التي تستورد أقل، فيما اللغات المحيطية التي تصدر أقل تستورد أكثر. ومع ذلك، ليس هذا التناسق آلياً، فالتنوعات المشاهدة في هذه الصيغة وكذلك في أثناء مقارنة مختلف الأصناف (الآداب، أدب الشباب، العلوم الإنسانية والاجتماعية)، والمؤلفات، تُفسَّر من خلال تداخل العوامل الاقتصادية والسياسية والثقافية، وكذلك الاستراتيجيات الجماعية (المعدة على مستوى سياسات الدول ودور وكذلك الاستراتيجيات الجماعية (المعدة على مستوى سياسات الدول ودور النشر) التي يمكننا دراستها تجريبياً.

إذا كان النشر في اللغة المحلّية قد تطوّر في كل بلد تحت تأثير تكون السوق العالمية للكتاب وتكوّن الهويات القومية، كما رأينا، وإذا كانت بعض الأشكال التي اتخذها هذا النشر هي ثمرة انتقال نماذجه من البلدان التي كانت قائمة فيها منذ زمن بعيد، مثل إنكلترا وألمانيا وفرنسا، فإن هذه الأشكال ليست إعادة انتاج بسيط للأنموذج. وهكذا فإن رأسمالية النشر التي ظهرت في البلدان الغربية، في بداية القرن التاسع عشر، لم تنتشر مباشرة في جميع البلدان: فلم تستقر في أوروبا الشرقية، مثلاً، إلا بعد سقوط الشيوعية، حيث خضع النشر في هذا النظام لرقابة الدولة، كما أنه لم يتمكن من فرض نفسه في البلدان العربية، حتى الآن. ويمكن أن نجد لتنظيم النشر وصيغ عمله دلالات مختلفة، حتى في البلدان حيث تهيمن الليبرالية الاقتصادية.

ونستطيع، إذا اقتصرنا في الحديث على الحالة الفرنسية وحالة الولايات المتحدة، أن نشير إلى أربعة فروق: يتعلَّق الأول بالوضع القانوني لمشاريع النشر في الولايات المتحدة التي تتمايز، من خلال الإعلان عن نفسها، بين مشاريع ذات هدف ربحي، أو غير ربحي. ولا نجد لهذا التمايز مقابلاً في

فرنسا: إذ تنعكس سياسة دعم الكتاب فيها على مستويات عدة من سلسلة الانتاج والتوزيع، ومن دعم الإصدار والترجمة إلى دعم سبكة أصحاب المكتبات المستقلة، مروراً بقانون لانغ (Lang) حول السعر الموحّد للكتاب. ويرتبط الفرق بتوزيع العمل في سلسلة الإنتاج مع استبعاد وظيفة اكتشاف الكتّاب الجدد، في الولايات المتحدة، والموكلة إلى الوكلاء الأدبيين، فيما بقيت هذه الوظيفة، في فرنسا، ضمن عملية النشر. وهناك الفرق الأخير الذي يتعلّق بمبادئ التصنيف، بخاصّة التمييز بين الرواية وغير الرواية في الولايات المتحدة، والتمييز بين أدب فرنسي و «آداب أجنبية»، الذي ينظم قوائم الناشرين الفرنسيين.

ومع ذلك، يسمح مفهوم «الحقل» الذي ابتدعه پيار بورديو، بإدراك التشابهات البنيوية بين حيِّزي نشر، بعيداً من الاختلافات بينهما، وبخاصّة بإدراك التعارض بين قطب إنتاج كبير وقطب إنتاج محدود، يكتسمي بأشكال مختلفة، في كل من هذين الحيزين (بورديو، Bourdieu، ١٩٧٧-١٩٩٩). ويختلف هذان القطبان في علاقتهما مع الاقتصاد والربح. ويسيطر منطق الريعية في الإنتاج الكبير، حيث تخدم هذه الريعية عقلانية الإنتاج التي تتمثّل بخاصّة، بالتمركز (الاندماج والتملك)، وبالإنتاج الزائد ومحاولة مراقبة سلسلة النشر والتوزيع. ويميل ممثلو الإنتاج المحدود، من خلال تشجيع البعد الفكري للعمل في النشر، بالمقابل، إلى إهمال الربح على المدى القريب، من خلال تكوين صندوق مؤلفات نوعية على المســتوي الفكري أو الجماعي، ويتميّز اقتصاد هذا القطب، نتيجة لذلك، باللجوء إلى المساعدات والتمويل من السلطات العامة، وكذلك من الرعاية والمؤسسات الخيرية. ويُعبِّر هذا التعارض عن نفسه، في فرنسا والولايات المتحدة، بالمصطلحات نفسها، حيث نميّز بين "بيع قصير المدى"، وبيع "طويل المدى". إن قطب الانتاج الكبير في بعض البلدان مثل البلدان العربية بطيء النمو، للأسباب التي ذكرناها سابقاً، سوى في المجال الديني. أما في بلدان أخرى، فيجد قطب الإنتاج المحدود صعوبة في الاستمرار في وجه المعوقات التي يفرضها منطق السوق (بريطانيا).

أما في حقل النشر في الولايات المتحدة، فيتجسّد التعارض بين قطب الإنتاج الكبير وقطب الانتاج المحدود، في مستوى أولى، في النظام القانوني للمشروع: مشروع تجاري من جهة، وناشرون لا يسمون إلى الربح من جهة أخرى، غير أن هذا التقسيم ليس حاسماً، فهناك عدد كبير من الناشرين الصغار المستقلِّين في الولايات المتحدة يندرجون، من خلال سياساتهم في النشر والتبريرات التي يقدّمونها عن ذلك، ضمن منطق خاصّ بقطب الإنتاج المحدود، بالرغم من أنهم يتبعون نظاماً تجارياً. أما في فرنسا، وعلى الرغم من وجود تشابهات، فإن التعارض بين القطاع الخاص والقطاع العام ليس حاسماً في بنية حقل النشر: إذ تقوم المطبوعات الجامعية بدور هامشي أو شبه معدوم، في النشر الأدبي والترجمة. وبالمقابل، يمكن أن يعتبر الدعم الحكومي بخاصة، والتمويل المركزي القومي للكتاب، ودعم وزارة الشؤون الخارجية، المعادل البنيوي للتمويل المقدّم من المؤسسات الأميركية للمشاريع الثقافية، ذات الهدف غير الريعي. وفي الواقع، وعلى الرغم من أن المصلحة الاقتصادية في دعم هذه المشاريع قد أصبحت في حد ذاتها، معيار تبرير لسياسات الدعم، إلى جانب المعايير التقليدية، كانتشار الثقافة الفرنسية والتأثير، بالمعنى الذي تعتمده دبلوماسية التأثير، تخصص هذه المساعدات دوماً، والتي تأتي على شــكّل تمويل، لجزء مـن الترجمة ودعوات المؤلفين للإنتاج «عالى المستوى» باعتباره ذي أهمية عامة، وليس للأدب التجاري.

وعلى مستوى ثان، يتراكب مع السابق، يتقاطع الاستقطاب بين الانتاج الكبير والانتاج المحدود، في جزء كبير منه، مع الفصل بين السلاسل الكبيرة والناشرين المستقلين الصغار. وينظّم هذا الفصل حقل النشر في الولايات المتحدة وصنوه الفرنسي. لقد استوعب الناشرون المستقلّون الصغار هذا الأمر، بخاصّة اولئك الذين يعتمدون منظوراً نقدياً أو أولئك الذين يختصون

بالأدب المترجم، كما استخدموا هذا التمييز بشكل عفوي، في ما يتعلَّق بناشري السلاسل الكبيرة، منوِّهين بأن ليس لديهم من مساهمين هم بحاجة لإرضائهم، عبر الإضاءة على أهدافهم غير التجارية، التي تعتبر تارة «رسالة» و «شغفاً»، تارة أخرى.

ومع ذلك، إذا اعتبرنا استقلال الناشر، في الغالب، وبحق، حرّية تسمح له بتنفيذ سياسته الخاصّة، من دون أن يكون مسؤولاً أمام المساهمين الذين نتصوّر أنهم يهتمّـون بالربح الاقتصادي، أكثر مـن اهتمامهم بنوعية الإنتاج (شیفرین، ۱۹۹۹؛ ڤین، Vigne، ۲۰۱۸؛ دیسیبولو، Discepolo، ۲۰۱۱)، فعلينا أن نحذر من أن نضيف، بشكل آلي، إلى هذا الفصل (الذي لا يتفق ممثلو هذا القطب على حدوده، في نهاية المطاف) التعارض بين قطب الإنتاج الكبير وقطب الإنتاج المحدود: أولاً، لأن بعض الناشرين المستقلِّين قادرون على تطوير سياسة تجارية هجومية، حيث تستطيع بعض الشركات التي استثمرتها مجموعات أن تحافظ على بعض الاستقلال في سياسة النشر، وفاقاً لتقاليدها، وعلى هامش المناورة لدى إدارييها وعلى المهارات التي تكونت ضمنها. ثانياً، وبدل اعتبار المجموعات كيانات متجانسة، علينا أن ندركها باعتبارها مجموعات غير متجانسة تعيد إنتاج التراتبيات والانقسامات في الحقل بمجموعه، من خلال نماذج اختصاصها. وهكذا تميل العلامات «التجارية» في المجموعات الأميركيــة إلى التخصص وفاقاً للتعارضــات الرواية/غير الرواية، المستوى العالي/ التجاري، حيث يتقاطع هذا التقابل، في جزء منه، مع الاستقطاب بين إنتاج محدود وإنتاج كبير. يميّز هذا التنظيم أيضاً المجموعات الكبرى، في فرنسا، حيث يضاف إلى بنية تأخذ طابع المجموعات التي تقوم بوظائف متشابهة (سيمونان، Simonin، ٢٠٠٤؛ سياييرو).وهكذا تتمايز سلاسسل الأدب العام في اللغة الفرنسية، لدى كبار الناشرين الأوروبيين، من جهة، عن سلاسل الأدب المترجم وعن سلاسل تجارية أكثر من جهة أخرى: فلدى غاليمار، مثلاً، تتمايز سلسلة (La Blanche) عن سلسلة (Du monde (entier وعن La Noire البوليسية. إن الأدب الرائيج والأجناس الخفيفة، المعروفة بالأدب الموازي، مثل القصص البوليسية والعلم الخيالي تصدر غالباً ضمن سلاسل خاصة، كما هو الحال مثلاً في سلسلة الأدب الرائج لدى «لافون».

ويرتبط أحد الفروق الكبير بين حقلي الترجمة الأميركية والفرنسية، بالمكانة التي تحتلّها الترجمات فيها (ساپيرو، ٢٠١٠)؛ لا تتجاوز حصة الترجمات ٣٪ من إنتاج النشر الأميركي، بما في ذلك الأدب (آلن، حصة الترجمات ٣٪ من إنتاج النشر، في فرنسا، ومنذ بداية التسعينات من القرن الماضي، بين ١٨٪ و ٢٠٪، وتتضاعف هذه النسبة فيما يتعلّق بالأدب بين ٣٥٪ و ٤٠٪ (ساپيرو، ٢٠٠٨). غير أن هذا الفرق يقوم على تشابه، ينبثق هو الآخر من علاقات قوة دولية وصفناها سابقاً: إن الكتب الصادرة في الأصل، عن ناشرين أميركيين، تسيطر في البلدان ذات قطب الإنتاج الكبير. وانطلاقاً من هذه الواقعة، ينخفض تمثيل الترجمات (في اللغات جميعاً) في هذا القطب، أي في الولايات المتحدة، فيما نسجل، في فرنسا، وفي الأجناس الشعبية أو التجارية، أغلبية ساحقة من الترجمات عن الإنكليزية، تتجاوز الإنتاج نفسه بالفرنسية. إنها حالة الروايات الغرامية تقريباً، كما الغالبية من الأعمال الرائجة وروايات الرعب والروايات البوليسية.

وعلى العكس من ذلك، تميل دور النشر الصغيرة، في قطب الإنتاج المحدود، والتي لا تمتلك وسائل المنافسة مع الناشرين الكبار للحصول على حقوق العناوين بالإنكليزية، إلى التخصص في اللغات نصف المحيطية أو المحيطية، وتكون الترجمات، من الإنكليزية، فيها ضعيفة التمثيل نسبياً. وتقف، بين هذين القطبين، مجموعات الأدب الأجنبي لدور النشر الأدبية الكبرى التي تستورد أيضاً الكثير من الأعمال «الجيدة»، كما العناوين التي تجدرواجاً لدى جمهور أكثر اتساعاً (تُنشر لدى هذه الدور أيضاً مجموعات بوليسية أو رعب). تدار هذه السلاسل وفاقاً لمبدأين من الصعب الجمع بينهما

أحياناً: سياسة الكاتب وتنويع اللغات المترجمة، وينخفض فيها تمثيل اللغة الإنكليزية نسبياً (حوالى ثلث العناوين، مقابل متوسط قومي بالثلثين). أما التنوّع اللغوي فهو مرتفع فيها.

ففي الولايات المتحدة، وعلى العكس من ذلك، تتمركز الترجمات من الفرنسية التي تعتبر أولى اللغات المترجمة، بشكل رئيس، في قطب الإنتاج المحدود، ضمن فئة الأدب «الجيد». ويشهد بذلك الدورُ الذي يقوم به الناشرون ذوي والهدف الربحي، بما في ذلك، المطبوعات الجامعية. فمن بين ٢٩ ناشراً أصدروا عشر ترجمات، أقله، عن الفرنسية بين عامي ١٩٩٠- بين ٢٠٠، تسعة، أي الثلث تقريباً، كانوا من ذوي الهدف غير الربحي (ساپيرو، ٢٠٠٠). ولا نجد مقابلاً لذلك في السلاسل الكبرى للآداب الأجنبية في حقل النشر هذا حيث لا تنظم القوائم على شكل سلاسل.

يسمح مفهوم الحقل إذاً، بتحديد التشابهات البنيوية بين حيزين مقارنين مستقلين نسبياً، من خلال فصل ما يرتبط بتجذّرهم في السوق العالمية للنشر، عَمَّ يتعلَّق بتاريخها الخاص، وإذا كان هذا النمو خاضعاً للمعوقات البنيوية، فإنه ليس حتمياً مع ذلك: فاستمرار البني أو تغيّرها، هو ثمرة علاقات القوة وصراعات التنافس والتحالف بين العملاء [الأفراد والمؤسسات التي علينا أن ندرسها أيضاً بشكل تجريبي.

#### التزامات العملاء والإستراتيجيات المستوى الأصغر

يسمح مفهوم الحقل أيضاً في فهم الطريقة التي تندرج من خلالها الإستراتيجيات الفردية والجماعة في حيِّز معوقات اعتمدها العملاء على شكل طرائق تفكير وعمل وحُكم. ويمكن لحيِّز مثله، مع ذلك، المقارنة بين عدة مجموعات تحمل تصوّراً مختلفاً عن الرهان الخاص وعن القيم التي عليها توجيه عملنا. لقد تم بناء حقل النشر كما رأينا بين قطب الانتاج الكبير

الذي تحكمه القيم التجارية للريعية، قصيرة الممدى، وقطب إنتاج محدود حيث الرهانات الاقتصاديــة مرتبطة بالمتطلّبات الفكرية و/ أو الجمالية. ومع الإدماج والتملك، تلك الظاهرة التي لا تقتصر على مجال النشر فقط، ومع تشكّل السلاسل الكبري للمكتبات في الولايات المتحدة وبريطانيا، فرض منطق الربعية نفسه، بشكل متنام، على قطب الإنتاج الكبير (طومسون، ٢٠١٠)، مانحاً ثقلاً متزايداً للقطاع التجاري، على حساب قطاع النشر في الشركات. يعود عدم الثقة بالترجمات، الناتج من ريعيتها الضعيفة المفترضة، بشكل عام، للتحالف البنيوي في الدورة التجارية، بدءاً من سلاسل المكتبات حتى أقسام التسويق، مروراً بالممثلين التجاريين الذين حوّلوا هذه الثقة إلى نبوءة تتحقّق ذاتياً، أي إلى اعتقاد ذي تأثيرات اجتماعية، حتى لو كانت مزيفة. وقد دحض هذه النبوءة، كما في هذه الحالـة، النجاح الهائل لكتاب روبير تو بولانيــو (Roberto Bolaño) بعنــوان ٢٦٦٦، أو كتاب أناقة القنفذ لمورييل باربيري (Muriel Barbery) (التي اعتبرت استثناءً من جانب عملاء هذه الحلقة). إن قطاع النشر، الذي يزداد خضوعه لهذه المتطلّبات - يجب أن يُرفق مشمروع الإصدار بمخطّط تسويقه ويعرض على ممثلي قطاع التسويق-قد استوعب هذه المعوقات التي تنطبق، من الآن فصاعداً، على قطاع الإنتاج المحدود، ضمن المجموعات، مما أدى إلى تقليص عدد العناوين المترجمة. وبالمقابل، فقد اجتاح الترجمة ناشرون صغار مستقلُّون، وجدوا فيها وسيلة لتكديس رأس المال الرمزي، من خلال إدخال كتّاب أجانب مشمهورين إلى بلادهم، ثم اختيارهم من جانب المؤسسات القوميــة والدولية، إضافة إلى الدعم المالي من الدول المعنيـة، التي تتحمّل، وفاقاً للوضع، جزءاً من كلف الترجمة، كل ذلك لأن هؤلاء الناشرين لم يكونوا يملكون الأموال الضرورية للحصول على حقوق الكتاب الأميركيين المعاصرين (الذين يشتريهم العملاء بأسمار باهظة). وبعيداً من إهمال المعوقات التجارية التمي تعتبر خبزهم اليومي، يبرر هؤلاء الناشرون اختياراتهم من خلال القيم الفكرية والجمالية،

مبرزين المستوى النوعي لعرضهم. وهم يدركون أبعاد المجازفة بكل تأكيد. غير أنه وبالنسبة إليهم، تشكِّل المجازفة جزءاً من المهنة، ولا ينتج ذلك عن رغبة في اللعب، بل من رغبة بتنفيذ المهمة التي وضعوها نصب أعينهم. وعلى الذين يستفيدون من نظام الهدف غير الريعي، أن يوضحوا، من جهة أخرى، هذا الواجــب- من خلال مفردات تحمل الطابع التربــوي عموماً-كي يتلقّوا الإعانات من المؤسسات الخيرية، التي تضمّن لهم البقاء، وتشكل الترجمات جـزءاً منها. فهي تُقدّم عموماً، على أنها تسـاهم في الانفتـاح على الثقافات الأخرى وعلى التنوّع. وتعتبر الترجمة، من الآن فصاعداً، ولهذا السبب، قضية أدبية، بل وسياسية أيضاً، في نظر الناشرين والمترجمين الذين يطورونها. إن هــذه المعركة التي جرت حول مســألة أن الترجمات لا تحتلُّ ســوي ٣٪ من إنتاج النشر الأميركي، وتقف بين مستويين: النضال ضد سيطرة اللغة الإنكليزية وإرادة إطلاق أصوات أخرى. لقد أطلق هذه المعركة جيل جديد من الناشرين المستقلّين المتحالفين مع (نادي القلم) (Pen Club)، الذي ينظّم اللقاءات بخاصة «مهرجان صوت القلم» (Pen Voice Festival)، ودعمت من مقامات، مثل الموقع المسمى ٣٪ (threepercent)، الذي يشير إلى ضعف نسب الترجمة في الولايات المتحدة، إضافة إلى مجلة الكترونية «كلمات بلا حدود» Words Without Borders، تعمل على تطوير «عولمة» التبادلات، من خلال استير اد أصوات لغات أخرى، كما يقول ميثاقها (WWW.Words .(Without Borders

ونجد في فرنسا لهجات تبريرية مشابهة، باستثناء رابط القوة الأكثر ملاءمة، بسبب سياسة الدولة القائمة على التحالف بين عملائها والعاملين في الكتاب، إذ يرى التحالف أن الكتاب ليس بضاعة مثل غيره (سبوريل، Surel، الكتاب، ويحمي هذا الرابط، بالنتيجة، قطاع الإنتاج المحدود من خلال إجراء مضاعف: ناظم-قانون لانغ لعام ١٩٨٢، حول السعر الموحد للكتاب ومحرض- دعم المكتبة المستقلة والمساعدات على الإصدار المورّع من

جانب المركز الوطني للكتاب. وتشمل هذه المساعدات، المساعدات من أجل الترجمة، ليس فقط من الفرنسية إلى لغات أخرى، كما هو الحال عموماً، بل من لغات أخرى نحو الفرنسية أيضاً وفاقاً لاستراتيجية تسعى، منذ أن وضع أسسها جان غاتينيو نفسه (Jean Gattégno)، نهاية الثمانينات، من القرن الماضي، وقد كان مترجماً، إلى النضال ضد الهيمنة المتصاعدة للإنكليزية، والتي تعتمد مرجعاً لمفهوم «التنوع الثقافي» الذي اعتمدته اليونيسكو عام 1 . . . . وهكذا، وفي فرنسا، يعتبر الدفاع عن الترجمة قضية مقبولة، تأخذ شكل تداول بين الدول والناشرين والمنظمات المهيمنة بخاصة: «منظمة مترجمي الآداب الناطقة بالفرنسية»، وبقدر أقل «جمعية أصل الأدب»، وذلك لغاية التفكير بشروطها الاجتماعية والمهنية.

وبعيداً من أشكال التعبئة من أجل الترجمة، وفاقاً لحيّة المعوقات وبنية التسهيلات، يمكن لمقارنة الإستراتيجيات أن تهتم بقوائم دور النشر أو السلاسل (اختيار العناوين، سياسة المؤلف، اللغات، انظر مثلاً: سيرّي أو السلاسل (اختيار العناوين، سياسة المؤلف، اللغات، انظر مثلاً: سيرّي (٢٠٠٢)، آخذةً في الاعتبار شروط انتقال الأعمال (دور اللغات المحورية، مثل الإنكليزية والفرنسية في اختيار ترجمة الكتاب)، ونماذج النشر (مثلاً مثل الإنكليزية والفرنسية في اختيار ترجمة الكتاب)، ونماذج النشر (مثلاً باشر بوسطن الصغير داڤيد غودين (D. Godine) مثلاً، الذي أطلق عام الفرنسي، في حقبة كانت فيها معظم دور النشر في الولايات المتحدة تتراجع عن مشاريع الترجمة). كما يمكن للمقارنة أن تهتم بالممارسات و "بمعايير الترجمة» (تـوري، Toury) التي تتنوّع، كما اقترحنا ذلك، ليس وفاقاً للثقافات فقط، بل ووفاقاً لقطاعات النشر أيضاً (ساپيرو، ٢٠٠٨).

\* \*

لقد بينًا من خلال مثال الترجمات، التفاعل والتداخل بين المستويات الثلاثة للمقارنة، الأكبر والوسطي والأصغر، وضرورة مقاربة بنيوية تمزج

المنهجيات الكمية والنوعية، والمنظور التاريخي والإتنوغرافي (ملاحظات ومحادثات)، من أجل فهمها. تتم المقارنة البنيوية، في هذه الحالة، من خلال اللجوء إلى المفهوم المجرّد للحقل الذي يسمح بتحديد التشابهات، بالرغم من الفروق، وبالتقييم الأفضل لتأثيرات هذه الفروق: إن وجود سياســة ثقافية في فرنسا، قد فرض على السلطات العامة فهم قضية الترجمة، على عكس ما جرى في الولايات المتحدة، حيث أدّت التعبئة إلى تأثير رمزى، أكثر من التأثير المهني. على أن هذه الحقول التي تشكّلت على المستوى القومي، قد تجذُّرت في السوق العالمية للكتاب التي نظمت نفسها، من خلال علاقات قوة متكافئة تحدّد، بشكل كبير، تبادلات نماذج البشر وانتقالها. على المقارنة بين الثقافات أن تأخذ في الاعتبار هذه الظواهر خشية أن ننسب لهذه الأسواق القومية ملامح تدين بها لهذا التجذر، أو خشية أن نبني أنموذج تطوّر أحادي، يخضع بذلك لعملية تطبيع. وعلينا أيضاً أن نعتبر هذه الحقول حيزاً فعّالاً حيث يتواجه العملاء الفرادا ومؤسسات افي نضال من أجل المحافظة على علاقات القوة التي تكونها أو تغيّرها. ويمتلك هذا الحيّز تاريخه الخاصّ المسجل في القوائم (الصندوق الذي علينا إدارته)، وتقاليد النشر وفي مهارات العملاء. ويمكن أن يحدث هذا التغيير فيها نتيجة لانتقال النماذج ضمن إطار التبادلات الدولية، أو من خلال تغيّر التوظيف الاجتماعي، غير أن التغيير في الحالتين، سميكون ثمرة الصدامات بين مشجعيها وأعدائها. على المقارنة أن تضم أيضاً بعداً حركياً تدريجياً (بوشيتي، Boschetti، ۲۰۱۰). ويملك المنظور التتابعي هنا وظيفة مضاعفة تصلح لمستويات الملاحظة الثلاثة: المقارنة (بين مختلف حالات الحقل)، والتكوين (تكوين حيّز اجتماعي وبنيته)، وعلى عكس المقاربة الحاضرية (Présentiste) التي تسيطر اليوم، في جزء كبير من علم الاجتماع الأميركي، علينا أن نتذكر أن البني الاجتماعية تمثّل بلورة للمسارات السابقة، وفاقاً لعمليات التزمين التي على الباحث تحديدها، وهي تتغيّر، على المديين القصير والطويل، كما بينت ذلك دراسة الحالة هذه: من المدى البعيد

لبناء السوق العالمية للترجمة مع مراكزه وقواعده، إلى المدى القصير لتعبئة العملاء لمصلحة قضية الترجمة، في زمن العولمة، مروراً بالزمن المتوسط للتاريخ المقارن لحقول النشر.

#### المراجع

- Abbott Andrew, 1988, The System of Professions. An Essay on the Division of Expert Labor, Chicago et Londres, The University of Chicago Press.
- ALLEN Esther, 2007, To Be Translated or Not To Be, Pen/IRL Report on the International Situation of Literary Translation, Institut Ramon Lull.
- Amselle Jean-Loup, 2001, Branchements. Anthropologie de l'universalité des cultures, Paris, Flammarion.
- Anderson Benedict, 1996 [1989], L'imaginaire national. Réflexions sur l'origine et l'essor du nationalisme, trad. par Pierre-Emmanuel Dauzat, Paris, La Découverte.
- Beck Ulrich, 2006, Qu'est-ce que le cosmopolitisme?, trad. par Aurélie Duthoo, Paris, Aubier (coll. «Alto»).
- BILLIANI Francesca, 2007, Culture nazionali e narrazioni straniere. Italia, 1903-1943, Florence, Le Lettere.
- Boschetti Anna, 2010, «Pour un comparatisme réflexif», dans Anna Boschetti (ed.), L'espace culturel transnational, Paris, Nouveau Monde Éditions (coll. «Culture Médias»).
- Bourdieu Pierre, 1977, «La production de la croyance: contribution à une économie des biens symboliques», *Actes de la recherche en sciences sociales*, 13, p. 3-43.
- 1999, «Une révolution conservatrice dans l'édition», Actes de la recherche en sciences sociales, 126/127, p. 3-28.
- 2002, «Les conditions sociales de la circulation internationale des idées », Actes de la recherche en sciences sociales, 145, p. 3-8.
- Casanova Pascale, 1999, La république mondiale des lettres, Paris, Seuil.
- CHARLE Christophe (ed.), 2009, Le temps des capitales culturelles, XVIII-XX siècles, Seyssel, Champ Vallon (coll. «Époques»).
- Discepolo Thierry, 2011, La trahison des éditeurs, Marseille, Agone (coll. «Contre-feux»).
- Durand Pascal et Winkin Yves, 1999, « Des éditeurs sans édition. Genèse et structure de l'espace éditorial en Belgique francophone», Actes de la recherche en sciences sociales, 130, p. 48-65.

- Durkheim Émile, 1937 [1895], Les règles de la méthode sociologique, Paris, Puf (coll. «Bibliothèque de philosophie contemporaine»).
- ELIAS Norbert, 1974, La société de cour, trad. par Pierre Kamnitzer, Paris, Calmann-Lévy (coll. «Archives des sciences sociales»).
- Espagne Michel, 1994, «Sur les limites du comparatisme en histoire culturelle», Genèses, 17, p. 112-121.
- EVEN-ZOHAR Itamar, 1997, «The making of culture repertoire and the role of transfer», *Target*, 9 (1), p. 355-363.
- Febvre Lucien et Martin Henri-Jean, 1971, L'apparition du livre, Paris, Albin Michel (coll. «L'évolution de l'humanité»).
- Ganne Valérie et Minon Marc, 1992, «Géographies de la traduction», dans Françoise Barret-Ducrocq (ed.), *Traduire l'Europe*, Paris, Payot.
- HANNERZ Ulf, 1996, Transnational Connections: Culture, People, Places, Londres, Routledge.
- Heilbron Johan, 1999, «Towards a sociology of translation: Book translations as a cultural world system», European Journal of Social Theory, 2 (4), p. 429-444.
- Heilbron Johan et Sapiro Gisèle, 2008, «La traduction comme vecteur des échanges culturels internationaux», dans Gisèle Sapiro (ed.), 2008, p. 24-44.
- MILO Daniel, 1984, «La bourse mondiale de la traduction: un baromètre culturel», *Annales ESC*, 39 (1), p. 92-115.
- Mollier Jean-Yves, 2001, «La construction du système éditorial français et son expansion dans le monde du xviiie au xxe siècle», dans Jacques Michon et Jean-Yves Mollier (eds.), Les mutations du livre et de l'édition dans le monde du XVIII siècle à l'an 2000, Québec, Paris, Presses de l'université de Laval, L'Harmattan, p. 191-207.
- Popa Ioana, 2002, «Un transfert littéraire politisé. Circuits de traduction des littératures d'Europe de l'Est en France, 1947-1989», Actes de la recherche en sciences sociales, 144, p. 55-59.
- 2010, Traduire sous contraintes. Littérature et communisme (1947-1989), Paris, CNRS Éditions (coll. «Culture et société»).
- PYM Anthony et Chrupala Grzegorz, 2005, «The quantitative analysis of translation flows in the age of an international language», dans Albert Branchadell et Margaret West Lovell (eds.), Less Translated Languages, Amsterdam-Philadelphie, John Benjamins, p. 27-38.
- RENOLIET Jean-Jacques, 1999, L'Unesco oubliée. La Société des Nations et la coopération intellectuelle (1919-1946), préf. de

- René Girault, Paris, Publications de la Sorbonne.
- Sapiro Gisèle, 2008, «Translation and the field of publishing. A commentary on Pierre Bourdieu's "A conservative revolution in publishing" from a translation perspective», *Translation Studies*, 1 (2), p. 154-167.
- 2009, «Mondialisation et diversité culturelle: les enjeux de la circulation transnationale des livres», dans Gisèle Sapiro (ed.), Les contradictions de la globalisation éditoriale, Paris, Nouveau Monde Éditions (coll. «Culture Médias»), p. 275-302.
- 2010a, Les échanges littéraires entre Paris et New York à l'ère de la globalisation, étude réalisée dans le cadre d'une convention avec le MOtif (Observatoire du livre d'Île-de-France), Paris, CESSP. Disponible en ligne: www.lemotif.fr (consulté en septembre 2012).
- 2010b, «Globalization and cultural diversity in the book market: The case of translations in the US and in France», Poetics, 38 (4), p. 419-439.
- 2011, «À l'international», dans Alban Cerisier et Pascal Fouché (eds.), Gallimard: un siècle d'édition (1911-2011), catalogue d'exposition, préf. d'Antoine Gallimard et de Bruno Racine, Paris, BNF-Gallimard, p. 124-147.
- Sapiro Gisèle (ed.), 2008, Translatio. Le marché de la traduction en France à l'heure de la mondialisation, Paris, CNRS Éditions (coll. «Culture et société»).
- Sapiro Gisèle et Popa Ioana, 2008, «Traduire les sciences humaines et sociales: logiques éditoriales et enjeux scientifiques», dans Gisèle Sapiro (ed.), 2008, chap. 5.
- Schiffrin André, 1999, L'édition sans éditeurs, trad. par Michel Luxembourg, Paris, La Fabrique.
- SERRY Hervé, 2002, «Constituer un catalogue littéraire», Actes de la recherche en sciences sociales, 144, p. 70-79.
- Simonin Anne, 2004, «Le catalogue de l'éditeur: un outil pour l'histoire. L'exemple des Éditions de Minuit», xxe siècle. Revue d'histoire, 81, p. 119-129.
- Sorá Gustavo, 2009, «Des éclats du siècle: unité et désintégration dans l'édition hispano-américaine en sciences sociales», dans Gisèle Sapiro (ed.), Les contradictions de la globalisation éditoriale, Paris, Nouveau Monde Éditions (coll. «Culture Médias»), p. 133-156.
- Surel Yves, 1997, L'État et le livre: les politiques publiques du livre en France, 1957-1993, Paris, L'Harmattan (coll. «Logiques politiques»).
- SWAAN Abram DE, 2001, Words of the World: The Global Language System, Cambridge, Polity Press.

- THIESSE Anne-Marie, 1999, La création des identités nationales. Europe XVIII<sup>e</sup>-XX<sup>e</sup> siècle, Paris, Seuil (coll. «L'univers historique»).
- THOMPSON John B., 2010, Merchants of Culture. The Publishing Business in the Twenty-First Century, Cambridge, Polity Press.
- Toury Gideon, 1995, Descriptive Translation Studies and Beyond, Amsterdam, John Benjamins.
- VIGNE Éric, 2008, Le livre et l'éditeur, Paris, Klincksieck (coll. «50 questions»).
- Wallerstein Immanuel, 2006, Comprendre le monde. Introduction à l'analyse des systèmes-monde, trad. par Camille Horsey, Paris, La Découverte (coll. «Grands repères»).
- Weber Max, 1964, L'éthique protestante et l'esprit du capitalisme, trad. par Jacques Chavy, Paris, Plon (coll. «Recherches en sciences humaines»).
- WERNER Michael et ZIMMERMANN Bénédicte (eds.), 2004, De la comparaison à l'histoire croisée, revue Le Genre humain, Paris, Seuil.
- Wilfert Blaise, 2002, «Cosmopolis et l'homme invisible. Les importateurs de littérature étrangère en France, 1885-1914», Actes de la recherche en sciences sociales, 144, p. 33-46.
- 2003, Paris, la France et le reste... Importations littéraires et nationalisme culturel en France, 1885-1930, thèse de doctorat d'histoire de l'université Paris I, sous la dir. de Christophe Charle (dactyl.).

## القسم الثالث

# الفعل المقارن

## ستيفان بروتون Stéphane Breton

### النظرة

يحيط بنا عدد كبير من الصور، لم نر منها إلّا القليل، فقد استهلكتنا العادة كما استهلكتها. وسواء جاءت هذه الصور من السينما أم التصوير الضوئي، يبدو أنها تعود إلى عالم منفصل عن عالمنا، وأنها تطفو فوق أبدية لا تُمسّ. وهي، على عكس الكلمات، لا تأتي من فكرة وعمل وإبلاغ. ولا يبدو أنها ملتقطة بل معروضة فقط. إن وجودها وجود ما قبل الوجود.

يختلف ما قبل الوجود هذا، تماماً عن العرض. ولا نشك، ونحن أمام لوحة، أننا أمام عمل. غير أن التصوير سواء أكان ضوئياً أم سينمائياً، يحمل طابعاً آلياً يحوّل التشابه إلى مطلق. إن الصورة الحديثة جزء من العالم. إنها صنع النظرة، وليست صنع يد الإنسان.

يبقى المشاهد، في الواقع، متردداً، في قبول ذلك، طالما أنه يقوم بلعبة التخيّل. فلا شيء يزعج أكثر من رؤية حبل الإنارة على مسرح الفرسان الثلاثة، أو ساعة في معصم «مايلادي» (Milady). من أين يأتي هذه الإزعاج؟ من بقايا التصنيع، أي من تدخّل العالم الخارجي. فتبدو الصورة خاضعة، فجأة، لسلطة خارجية. فيما نرى عالم السرد ونصنعه، انطلاقاً من العالم الخارجي. فلا يعود يختلط مع عالم شامل. كما يُعبِّر عن إنكاره لهذا العالم، بعد أن أصبح جزئياً وتابعاً. غير أن السرد الخيالي يرفض، من حيث المبدأ، كل ما يعتبره خيالاً: فيلمٌ نعم، ولكن شرط ألّا نرى سوى أن هذا فيلم.

من السائد أن نظام التصوير غائب في الخيال السينمائي، بالرغم من أننا

نعرف تماماً أن الأمر ليس كذلك. نحن أمام تعريف قواعدي لمبدأ مؤسس (وليس أمام تناقض ناتج من الطابع المخالف للتاريخ في «حالة الفرسان الثلاثة»). إن الخيال كذبة، بالتعريف. غير أنه، إذا كان يَدعي أن السرد واقعة مكشوفة ولا ترتبط بوجهة نظر خارجية، فإنه يفرض علينا أن نتظاهر بأننا نصدق ذلك فقط. يعتبر العقد السيميائي الذي يقوم عليه الخيال، عقد نصف الوهم الضروري والمزعوم في الوقت نفسه. إنه موقف قراءة ونظرة، وليس مسألة إيمان. فالمطلوب سيميائي صرف.

ما الشرط الذي يجب أن يتوافر كي يكون الخيال ممكناً؟ يجب ألّا يكون التقاط الصور مرئياً، أي ألّا يختلط التصنيع خارج العالم مع العالم المريء.

إن السرد يتغيّر إذا ظهرت الأضواء، لتذكّر أن عالم السرد مرئي من خارج المشهد، إنه عالم مصنّع. ولا تكشف آثار التقاط الصور عن أشياء لا نعرفها، فهي تكذّب القاعدة الدارجة السائدة، فقط. وتشكّل هذه الآثار المكافئ لخطأ قواعدي، على المستوى السيميائي. ويحدث أن يحوّل خطأ قواعدي من دون فهم بلاغ ما، ومن النادر ألّا يُكشف هذا الخطأ، حتى حين نفهم هذا البلاغ فهم بلاغ ما وشرعيته هما وجهان لعملة واحدة). وينتج الاضطراب، في حال الفيلم عن إنكار الاتفاق مما يهدد الوهم، حتى لو استعاد الخيال حقوقه بشكل سريع (ليس باستطاعتنا مطلقاً الاستغناء عن الخيال، كما أن ليس باستطاعتنا مطلقاً الانفهم جملة من لغتنا). ويجب، بإيجاز، احترام شرعية الجهاز التخيلي، كي لا نعطل متعة السرد.

علينا أولاً، أن نحدد ما هو مشترك بين النص والصورة، بطريقة ننظر من خلالها إلى الخيال عبر مفردات مقارنة. تستعمل الصورة هنا بمعناها العام الذي يتطابق مع «النص»، سواء أكانت ضوئية أم سينمائية، معزولة أم مرتبطة بغيرها، ثابتة أم متحرّكة، وسواء أكان الموضوع محدداً، مخطّطاً أو مشهداً. ويمكننا أن نطابق بين ما نسميه «وجهة نظر»، في الصورة، وما نسميه «كتابة»، في النص، أي نظام الإبلاغ أو التصوير. إن هذا النظام ليس صفة داخلية

مثل الأسلوب الذي يتكون من عناصر مثل الإضاءة والإطار والحركة. إن «وجهة نظر» هي التظهير نفسه للإعداد المتعلِّق بالسرد. وسواء تعلَّق الأمر بنص أو صورة، فإن «السرد» هو البلاغ في استمراره السردي الذي يمكن أن يكتفي بصورة معزولة. ونأخذ هنا حيطة أولية، إنها التمييز الدقيق بين الخيال والسرد. إذ يُعبِّر هذا الأخير عن عالم الأشياء المترابطة في سيرورتها. ويمكنه، أو لا يمكنه، أن يكون خيالاً.

ومع ذلك، فإن هناك فرقاً جوهرياً بين النص والصورة القياسية والمؤتمة. يكون عالم الخيال، والعالم الواقعي متطابقين مادياً في التسجيل الضوئي والسينمائي. إن الديكور الخيالي في السينما التعبيرية الألمانية لا يغير فيها شيئاً. إذ نرى فيها العالم المصوّر والعالم الحقيقي. إن الصورة الضوئية متجانسة في موضوعها. وتبقى كذلك، بالرغم من فقدان البعد المكاني، وبعض الخصائص الثانوية. وهي دوماً حقيقية لأن الوسيط لا يخلق الشيء (وليست تلك حالة الرسم)، لدرجة أن الصورة الضوئية تبدو خيالية، إلّا إذا كان إعدادها مكشوفاً، وإلّا فإنها تبقى جزءاً من العالم فقط. وتبقى الأمور مختلفة في ما يتعلّق بالنص. إن عالم السرد لا ينسجم دوماً مع العالم الحقيقي. وهو يميل بشكل عفوى نحو الخيال.

لقد أردنا دوماً تعريف الخيال من خلال آلية خداع الوهم. غير أننا أمام ظاهرة نفسية، وليس أمام ملمح قواعدي. إن النظام السيميائي يسمح في الواقع بفهم الآلية النفسية. وأفضّل هنا أن أقدّم شرطاً للخيال، بدل تعريفه مستفيداً من التبسيط الذي تحمله الصورة القياسية المؤتمتة: ليس الخيال ممكناً إلّا إذا كانت وجهة النظر والسرد منفصلين، أي إلّا إذا لم نر أن السرد يتبدى من خلال التعبير عن نفسه.

يتطلّب الخيال وجود المظهر الدقيق لعالم مستوعِب لكليته، لعالم لا يقبل «خارج العالم»، وصالح في ذاته ولا يحتاج أبداً لأن يُرى كي يكون ما هو عليه. غير أن هذا خطأ بالطبع. فليس العالم سوى خيال، في الواقع. إذ لا يمكن لعالم الخيال أن يوجد باعتباره عالماً خيالياً، إلّا إذا بدا أنه غير خيالي، إنه المظهر الشكلي، غير الحقيقي. وهو إذاً عالم مرفوض حيث لا نرى سوى براءته، فيما لا يجوز للنظرة التي تشكّله أن تكون كذلك.

وقبل أن يظهر الخيال في حالته النقية، في القرن التاسم عشر، كان من عادة الأدب الكلاسميكي، الذي يبدو لنا الآن غريباً، وغير مفيد، الفصل بين الكتابة والسـرد من خلال حيل تُدخل الخيال في جوهر الإبلاغ نفســه. لقد سمعى كل من الرواية، من خلال الرسمائل التي يكشفها طرف ثالث، وكذلك أيضاً السـرد المنقول من جانب شخص رُوي له في ظروف طبيعية، إلى تأطير السرد وتمييزه عن عرضه، ومنحه صفة الشهادة، كي يقوم جانبه الخيالي بدوره كاملاً. وكان يُظن أنه إذا لم تستبعد القراءة، فإن السرد يكشف عن اعتباطيته، وحينها يسمقط قناع الوهم، وغير أنه ما إن قُدم السمرد على أنه قصة حقيقية، تروى بشكل عفوي، حتى استطاع الانفصال بشكل كامل (بالرغم من أنه مصطنع) عن كتابته؛ ولا يتطلُّب الخيال أكثر من ذلك حتى يولد. لقد تحوّلت الكتابة إلى عرض، في الأدب الكلاسيكي (وكذلك التوجّه نحو القارئ). إنها تتربع، ولكن فوق الأشمياء، وتخرج من عملية السرد. وتقود الضرورة نفسها إلى منهجية مختلفة في رواية القرن التاسع عشر. فلا تعود الكتابة ذات مصدر خارجي وهمياً، كما في العصر الكلاسيكي، بل تهبط من جديد، وتغوص في السردكي تختفي بشكل كامل تقريباً. وتصبح وجهة النظر ضمنية وتعتمد نوعاً من الوجود شبه الإلهي. ويمكن لوجهة النظر أن تقف حيث تريد من دون أن تقدّم تبريراً أو وصفاً للموقف الذي اتخذته. وتخضع معظم أفلام الخيال، الآن، لهذا النظام.

إن لفكرة الفصل بين وجهة النظر والسرد نتيجة مهمة. فإذا رأينا الكثير من حبال الإضاءة على مسرح الفرسان الثلاثة، فلا نكون أمام فيلم فروسية، بل أمام فيلم حول إخراج الفرسان الثلاثة. ونكون أمام سرد حول تصوير سرد. ويكون لدينا في هذه الحالة، متطلبات أخرى غير تلك التي تكون لدينا، عادة،

تجاه فيلم الخيال. ونود أن نعرف أكثر عن التصوير، مما نعرفه عن السرد. وما من شك كبير لدينا في أن الحبال لا تكفي. وستصيبنا، الخيبة، مثلاً، إذا لحم نر آلة تصوير فيلم الخيال. ذلك أنها تكون غائبة عادة. وحين تظهر، فإننا نغيّر السرد حتماً. وبقول آخر، إن اللقاء بين السرد والتصوير يولّد ميثاق قراءة مختلف.

غير أنه قد حصل أننا تعودنا على رؤية الصور القياسية، صور السينما والصور الضوئية، مهما كانت، وكأن المعنى الذي يحركها متضمّن في الأشياء نفسها، وليس في النظرة التي تُضفي عليها شكلها، وكأنها تتبع لعالم صالح في ذاته، لا يحتاج لمن يراه، وكأنها تأتي من عالم خيالي تماماً. وبإيجاز، إننا نستدعي، غالباً، ومن خلال قراءة الصور القياسية، قواعد خاصّة بالخيال، ونشعر بانزعاج أمام ما يبرز وجهة النظر ونظام الإعداد.

#### الصورة إبلاغ

إذا لم يكن لكل صورة قياسية موضوع مرئي فقط ترجع إليه، بل ذات أيضاً (جماعية أو فردية) تنجز التصوير. تسمح الرؤية الواسعة، إلى حدما، للذات المبلِّغة في الصور نفسها، بالتمييز بين نوعين من الصور ونوعين من القراءات.

إن الصورة الخيالية هي صورة لواقع أفرغ قواعدياً من المؤشرات التي تؤكد أنها موضوع تصوير، وأنها ترتبط بوجهة نظر خارجية، فيما الصور غير الخيالية (التي نسميها عادة «وثائقية» بالمعنى الذي تكتفي معه بتسجيل واقع موجود مُسْبقاً)، هي، على النقيض، صورة واقع متزامن مع نظرة موجّهة إليه مظهرة، بطريقة أو أخرى، أثر هذه الحالة المتزامنة. ليس هناك شيء من «خارج للعالم»، في مثل هذه الصور. ويحمل التزامن الذي نحن بصدده اسماً آخر: الشهادة. إن الصورة الوثيقة هي صورة التقطها شاهد، شاهد معاصر للمشهد بالتعريف. إن النظرة والشيء المشاهد يعيشان في العالم السيميائي نفسه، وفي

اللحظة نفسها، من دون أي تشكيك في نظام قراءة الصورة. أمّا الخيال فإنه يتطلّب العكس.

ونقع في التناقض إذا ما أردنا المطابقة بين الصورة الوثائقية والصورة المثالية السيميائية للخيال، وإدراكها على هذا الأساس وحده، باعتبارها أنموذجاً حقيقياً للعالم. كيف لعدم الانسجام هذا أن يكون ممكناً؟ يعود ذلك إلى أننا عرّفنا الصورة الوثائقية دوماً، من خلال حقيقتها، من خلال حقيقة أن الموضوع لم يكن قائماً، وأن مسرحها كان سليماً. وكما يبدو بدهياً، وفاقاً للرأي السائد، إن وجود جهاز التصوير على المسرح يزيف الأشياء ويحوّلها إلى خيال، فقد ثبتت القناعة أن صورة لا يمكن أن تكون وثائقية بشكل صحيح إلى خيال، فقد ثبت القناعة أن صورة لا يمكن أن تكون وثائقية بشكل صحيح عليا، كي تكون الصوير إلى الاختفاء كي يترك الأشياء على حالها. ولا يبقى علينا، كي تكون الصورة وثائقية حقاً، إلّا إذالة آثارها والظهور بمظهر الخيال؟

إذا كنا لا نسمح لصورة عن العالم الحقيقي بترك أثر من التصوير، فذلك لأننا نعتقد أن وجود النظرة يجعل هذ العالم مصطنعاً. وكأن الأشياء تصبح حقيقية أكثر، إذا قلّ النظر إليها. وليس لهذا لأمر من معنى، كما يعرف ذلك جيداً عالم الإتنوغرافيا، إلا من خلال الحاجة للدفاع عن المبدأ الذي يرى أن العالم لا يوجد إلّا شرط أن يُرى (مبدأ ينطبق، مع ذلك، على الفن السينمائي، غير أنه لا تستخرج منه أية نتيجة خارج مجال تطبيقه): ليس هذ العالم غامضاً، إننا نرى ذلك بوضوح، ونحن هنا، طبعاً، كي ننظر إليه، ولا أحد يشك في ذلك.

ليس التصوير، من جهة أخرى، أداة تسجيل للواقع الاجتماعي الموجود بشكل مُسْبق، إنه التعبير عنه، وهو يعمل، غالباً أيضاً، عمل الصاعق، كما أشار إلى ذلك جان روش (Jean Rouch)، من خلال ملاحظة أن إلحاح آلة التصوير قد أدى إلى إثارة أزمة تملّك كانت قد تأخرت في الظهور، في أثناء التصوير. إن وجود وجهة النظر لا يشوّه الأشياء بل ينظّمها. ونحن لا نعيش في عالم اجتماعي حيث الأعمال مراقبة ومشروحة ومقيّمة بالتعريف؟ إن الوقائع

المكشوفة غائبة فيه، وهذا ما نسميه مجتمعاً. ولا يغيِّر عالم الإتنوغرافيا ولا صانع الأفلام طبيعة هذا العالم، بل ينقلان طابعه الانعكاسي ضمنياً إلى حالة التوهج فقط. ولا يتطلّب هذا الأمر منهما التخفي، بل أن يكونا حذرين وأن يظهرا شيئاً من اللياقة فقط.

إذا كان التصوير يشكل جزءاً من العالم، بما هـو فيه (لنتصوّر الموقف الوثائقي الأنموذجي لسينمائي ينزل إلى الشارع ويبدأ بتصوير ما يجده أمامه) لماذا يصبح هذا العلم خيالياً؟ هل ذلك فقط لأن آلة التصوير تشوهه؟

إن التصوير يغير العالم، طبعاً، كما أن كل حضور يغيره، كما وصول «ريفيزور» (Révisor) إلى غرفة غوغول، يغير كل شيء، غير أنه تغيير للعالم لا يتجاوز النظام الطبيعي للواقع ولا يتطلّب ميثاقاً سيميائياً مختلفاً. إن حضور النظرة في العالم لا يجعل من العالم خيالاً أصلياً، مع ذلك، سواء أكان هذا العالم اتنوغرافياً أم سينمائياً. إذ يحمل له هذا الحضور صفاته الاجتماعية فقط. إن التشويه الذي تحدثه النظرة في العالم، لا يفرض خداع الوهم الذي يحدثه التصوير، ما يمكن من الاعتقاد أن هذا العالم أصلي. كما أن هذا التشويه لا يغيّر القواعد السائدة. وباختصار، كلما شكّلت النظرة جزءاً من العالم، كما هو الحال في الحياة الحقيقية، إذا استطعنا قول ذلك، فإن العالم يبقى على ما هو عليه، ولا يصبح خيالياً، على الأغلب، إلّا إذا تخفت النظرة وراء انفصال سيميائي.

لنعد إلى التمييز بين النظامين القواعديين للصورة. ما الصورة الخيالية؟ إنها مثلاً صورة في الها مثلاً، صورة فيلم «الفرسان الثلاثة». ما الصورة الوثائقية؟ إنها، مثلاً صورة تصوير فيلم «الفرسان الثلاثة». في الحالة الأولى تضع «مايلادي» فرخة في صدرها، أعطاها إياها الفارس الرمادي. في الحالة الثانية، تضع «مايلادي» في صدرها فرخة أعطاها إياها فارس رمادي، أمام الأضواء التي تظهر في الإطار. إننا نمتلك معياراً واحداً لتحديد الفرق في طبيعة الصورتين. ففي الحالة الأولى يعتبر التصوير مفارقة زمنية، ذلك أن السينما لم تكن موجودة

في عهد لويس الثالث عشر، فلسنا أمام صورة من ذلك العصر. إن صورة «مايلادي» خيالية إذاً. والتصوير معاصر للمشهد، في الحالة الثانية، وليس هناك من مخالفة زمنية، وصورة مايلادي أمام الإضاءة وثائقية. نستطيع طبعاً تصوّر مشهد يمكن أن يُغيَّر بناؤه بطريقة تدفع إلى الاعتقاد بأننا أمام تصوير الفرسان الثلاثة، وتمثّل الصورة هنا خيال تصوير الفيلم، أي صورة وثائقية خيالية. غير أن الفرق السيميائي بين الصورة الخيالية والصورة الوثائقية يحتفظ بمعناه.

إن مخالفة التصوير للزمن (وبشكل عام، الطابع غير المتجانس للكتابة والسرد)، ليس المعيار الوحيد الذي يسمح بتعريف الصورة الخيالية، إنه فقط الأكثر بداهة. لنتصوّر قبلة «ليليان غيش» و «إيريك فون شتراوهايم». لنختر أمراً من إتنين، إما أن التصوير لا يضايق الممثلين، أي إنه لا يشكّل جزءاً من العالم الذي يعيشان فيه، فمن المحتمل أن نكون أمام خيال، وإما أن يكون هو نفسه موضوعاً من العالم، أي نظام وجود تؤكّده ردّة فعلهما (سواء من خلال خركة خجل أم متعة، نظرة موجّهة إلى آلة التصوير)، ومن المحتمل أن نكون أمام فيلم وثائقي. يجب ألّا تؤخذ وجهة النظر في الحسبان في الخيال سواء من جانب المشاهد أو الممثل، فيما يمكن، ويجب أن تكون كذلك، في الفيلم الوثائقي.

ليست الصورة الوثائقية، إذاً، نوعاً من المحفوظات، أو وثيقة تمثّل شيئاً في ذاته، كما أنها ليست الشيء المرئي فقط، بل هي جزء من النظرة الموجّهة إليها، وهي، إضافة لذلك، جزء من موقف المشاهد والفعل الإبلاغي لملاحظت. تنطبق هذه الملاحظة، بشكل تام، على مادة المؤرخين، وهم يعرفون ذلك جيداً. ويُعبِّر جرد الأماكن عن وجهة النظر التي تطلبه. كما تظهر كل وثيقة أثر حضور الشاهد، وهي لا تبدو على شكل واقعة مكشوفة، بل على شكل وجهة نظر، لدرجة يصبح معها الإبداع جزءاً من الشيء.

لناخذ مثالاً مشهوراً للصورة الضوئية لروبير دوانو (R. Doisneau)

«قبلة قصر البلدية (١٩٥٠). رجل وامرأة يتبادلان القبلة وهما يسيران أمام مصطبة مقهى. يلتقط الصورة مصوّر جالس بين الزبائن، يطغى على الصورة طابع اللحظة واللقطة السريعة. ويؤكّد ذلك عدم الوضوح والانطباع بالحركة في المشهد. إن نظام التصوير مع تزامن النظرة مسجل في الصورة. نحن هنا، بالطبع، أمام صورة وثائقية، من وجهة نظر سيميائية. وقد حقّقت نجاحاً كبيراً بسبب طابع الحقيقة التي يكتنفها. على أنه وبعد نصف قرن، نكتشف أن العاشقين كانا ممثلين استدرجهما المصوّر كي يمرا، مرات عدة، أمام آلة التصوير. إن الانفعال في أوجه لأن ما يبدو وثائقياً، لم يعد كذلك اليوم. نحن النظر. فهل تقوم الحقيقة، إذاً على أمر مبسط جداً؟ هل هذه الصورة خيالية، النظر. فهل تقوم الحقيقة، إذاً على أمر مبسط جداً؟ هل هذه الصورة خيالية، لأنها تعرّضت للإخراج فقط؟ ولكن، هل كانت خيالية حقاً؟

إن مسالة معرفة في ما إذا كانت الصورة حقيقية ليست مسألة قواعدية، ولا يمكن أن تحسم، من وجهة نظر سيميائية. إن ما يهم هو طبيعة الرابط بين السرد والقواعد. وهناك أمر مؤكّد، ليس في هذه الصورة من تناقض. فالصورة لا تخطئ حول نظام قراءتها، إنها ذات طابع وثائقي.

لناخذ مثالاً آخر، أصبح، هو أيضاً، كلاسيكياً، إلّا أنه يحمل دلالة معاكسة. إنها صورة التقطت في بيركونو (Birkenau)، من جانب مهجّر، تظهر كتلة من الجثث المحروقة، في الخارج، إلّا أننا نرى، أنها قد التقطت من داخل معسكر، ذلك أننا نمينز إطار الباب. تتيح وجهة النظر أن نفهم أنها قد التقطت بشكل سرّي. وبذلك تشكّل كتابتها جزءاً من السرد، كما يكشف بلاغها عملية إبلاغها. وهي وثائقية بشكل واضح، لهذا السبب. غير أن هذه الصورة قد طبعت بعد أن أزيل إطار الباب، من خلال إعادة تأطير، وكأن استبعاد آثار وجهة النظر، يهدف إلى جعلها أكثر واقعية، وكأن على الوثيقة أن تخضع لنظام الخيال كي تصل إلى الواقعية. نحن هنا أمام خطأ فادح لنظام الخيال، خطأ أخلاقي وسيميائي في الوقت نفسه. غير أن هذا الخطأ يسيطر اليوم على الصور.

إن التلاعب الذي قام به دوانو من خلال تصنيع صورة وثائقية مزيّفة ليس من النوع نفسه. فهو لا يسعى، كما في إعادة تأطير صورة بيركينو إلى خداعنا حول جوهر الواقع، من خلال حذف الخصائص الإبلاغية للصورة، من أجل الإقناع بأنها صحيحة (في حين أن ذلك غير مفيد تماماً). وهو يكتفي بإظهار الخصائص من أجل إبراز ميثاق القراءة الذي اختاره القارئ.

إننا أمام القواعد في الحالتين: تلتزم صورة «بير كينو» المعاد تأطيرها، النظام السيميائي للخيال، بالرغم من أنها وثائقية، كي تقدّم الشيء في ذاته والصالح للأبد، وذلك من أجل دعم صحة موضوعها عموماً... وإذا هي تخلت عن قواعد الوثيقة، فذلك لأن هذه القواعد مضيعة لوقت ما نظن أنه حقيقة يحملها البلاغ لوحده. وتلتزم صورة القبلة بنظام الوثيقة، فيما هي خيالية، غير أنها لا تعبر عن أي غاية سوى توافق السرد مع قواعد ما، وهي لا تعتمد الميثاق السيميائي الوثائقي، إلّا من أجل السرد، وما يشبه الحقيقة والضرورة الملحة، أي من أجل وهم ميتافيزيكي حول واقعة ترى أن حضور التصوير ينزع الصدقية عن المشهد. وهي تنفي، في العموم، أي تشتت في وجهة النظر الوثائقية، وتقلّدها في الحال. كما تنتج مظهراً للواقع، مثل أي خيال، إنها صورة مزيّفة، غير أنها ليست مضطرة للكذب بسبب تشبعها بالقناعة بأن عملية إبلاغها مكلفة، وأنها ستتحمّل ذلك، إن هذا ما قاد إلى إعادة تأطير صورة «بيركينو».

أما فيما يتعلّق بالسرد ووجهة النظر، فهناك أنظمة قواعدية مختلفة. ففي صورة «بيركينو» السليمة، تثبت الملامح الإبلاغية أن النظرة والمشهد متزامنان: إذ يخضع التصوير لقواعد وثائقية، غير أن الإبلاغ ليس اختياراً فنياً. فقد أزيلت، في صورة «بيركينو»التي أعيد تأطيرها، الملامح البلاغية بطريقة تتسرك فيها الحقيقة على عاتق البلاغ وحده، إن قواعد الخيال تشوه التصوير الوثائقي. وقد صنعت ملامح الإبلاغ في صورة القبلة بطريقة تخلق معها تأثير الواقع والحقيقة ضمن الخيال، وبذلك تسيطر قواعد الصورة الوثائقية على التصوير الخيالي.

إن نعت صورة وثائقية بالحقيقة لا يوصل إلى نتيجة، كما هو الحال مع تعريف الصورة الخيالية من خلال إعادة بناء العالم وفاقاً لحاجات السرد. لا يمكن الكشف عن حقيقة الصورة في المطلق، كما أن كل تعريف جوهري غير كاف، من وجهة نظر القواعد. فهو لا يأخذ في الاعتبار واقعة أن الوثيقة وحدها لا تبرز الطابع المتزامن للكتابة والسرد، وأنه يمكن لهذا الحضور أن يصبح موضوعاً للخيال غير أنه خيال يقدم، هذه المرة، صورة لا صلة لها بالخيال سوى أنها مصطنعة فقط. وتلك مسألة ثانوية جداً لا تغير شيئاً على المستوى السيميائي.

وهذه نقطة مهمّة، فإذا حدث أحياناً أن اعتمد سرد خيالي بعض أدوات الأســلوب الوثائقي، مثل التركيب الحرّ والتنظيم الدرامي الضعيف والتصوير الحي المبالـغ فيه، لدرجة لا يمكـن معها إهماله، كما هـو الحال مع أفلام كازاڤيت أو موريـس پيالا (Cassavettes, Pialat)، فإن العكس غير صحيح. إن تصويراً وثائقياً يطمح إلى تقديم فيلم خيالي محكوم عليه بالفشل، وذلك ببساطة، لأن مادة الوثائق نفســها التي عليه أن يعرفها، وهي غير مكتوبة وغير موجّهة، لا يمكن أن تقدّم سرداً منضبطاً ومنسجماً. وإذا كانت هذه هي الحال تقريباً، كما في فيلم Black Harvest لروبان أندرسـون وبوب كولوني (١٩٩٢)، فإن الشـعور بأن آلة التصوير كانت حاضرة دوماً في المكان الذي يحدث فيه التصوير، شيء مزعج. إن الشك بهذه الصدفة السعيدة يعكر المتعة التي نحصل عليها من خلال النظر إلى عالم منته. ويسمعي الخيال، بشكل طبيعي، إلى إظهار أثر الواقع. غير أن الوقائع الحقيقية محكومة بالقصور السردي. فالعلاقة بين الخيال والوثيقة ليست منتظمة إذاً. وأثر الواقع، أي ذهب الخيال، ليس بعيداً، عن الإيحاء بالحضور الذي تعرَّفه الوثيقة الجديدة. تفوق الأعمال الأدبية، في الغالب طبعاً، الأعمال السينمائية عدداً، وتكون فيها الكتابة أو وجهة النظر خارجية بشكل واضح، وضمن هدف دقيق يسعى إلى الكشف الموقت أو الجزئي عن الطبيعة الخيالية للسرد. نشير، مثلاً، إلى

أشكال مختلفة من تواجد نص ضمن نص في مسرحية الوهم الساخر لهيار كورناي (P. Corneille) وبالود أندره جيد (A. Gide)، وإلى التراخي الساخر والنكوص بالوعود السردية في رواية تريسترام شاندي (Tristram Shandy) للورانس شتيرن، هذه الرائعة التي تتحدث على السير إلى الوراء؛ وإلى التداخل اللامتناهي للقصص في «المخطّط المكتشف في ساراغوس لجان بوتوكي (Potocki)، وإلى الإبلاغ الذي يصلح نفسه في كوسموس لفيتولد غومبروويتش، وإلى رواية ميشيل بوتور التعديل الموجّهة إلى شخصيته، وكانها تتوجّه إلى القارئ نفسه في التعبير، وإلى مهارة الشخصية في نظام التصوير في يبارو المجنون لجان لوك غودار (J.-L. Godard). لا يدين هذا التكذيب القاعدة النظامية للخيال، بل يذكر، فقط، أن كل سرد ليس خيالاً، وأن الحدود تبقى غامضة أحياناً، ليس بين الأنظمة السردية للوثائقي والخيالي، تلك الأنظمة الواضحة دوماً طالما أنها تخضع للمنطق، ولكن بين أعمال غير متجانسة، غالياً.

يَظهَر ميكروفون في نهاية فيلم الأزواج (Husbands) لجون كازاڤيت (١٩٧٠)، نتيجة لهفوة في المشهد، ومع ذلك، فقد تم الاحتفاظ بهذا المشهد. أما البكرة الأخيرة من أنا أسود (١٩٥٨) لجان روش، فقد كانت مغطاة. وقد فتحت علبة الفيلم المعروض، من دون شك، عن طريق الخطأ، غير أن الصور قد بقيت في الفيلم. لقد زعزعت الأحداث المادية (التي تكشف عن واقعة الإعداد، أي الكتابة) شبه الوهم الذي يقوم عليه الخيال كله. غير أن عدم إزالتها من العمل يبدّل، فجأة الميثاق السيميائي: يلاحظ المشاهد تفوّق الإبلاغ المعلن على هذا النحو، على البلاغ. هل تخرَّب الفيلم بسبب تدني الخيال؟ نفضل ذلك. فمن الممكن الآن النظر إلى العمل باعتباره كتابة. إن الحرّية التي حصلت عليها الكتابة باعتزاز، حازت على كل شيء. ويبدو واضحاً من خلال التساهل الذي نتعامل به مع موقع آلة التصوير، أي من أجل تعريف وجهة النظر السردية، أن الأنظمة السيميائية للخيال والوثيقة مختلفة.

يخضع التصوير الوثائقي، عموماً، للواقع القائم سواء أكان مادياً أم اجتماعياً. وتلتزم وجهة النظر الشرعية بقاعدة الحياة السائدة. إنها قاعدة محلية، لا تمت بصلة لصانع الفيلم.

وبالمقابل، طالما أن الصورة الخيالية مطلقة بالتعريف، وبما أنها غير خاضعة للموقع العرضي لتصوير متزامن مع الأشياء، تصبح أية وجهة نظر، وأي تغيير للمحور مقبولة. إن ما يهم الخيال هو أن حركة التصوير لا تمنح طابعاً واقعياً سيميائياً لنظام التصوير، ولا تخلق الوعي بوجود آلة التصوير، على عكس الفيلم الوثائقي. نحن هنا أمام قضية قواعدية بعيدة عن التصوير.

حين تتحدث شخصيتان في أفلام أوزو (Ozu)، فإننا نراهما، كلاً لوحده، في مواجهة آلة التصوير. ويأخذ وجهاهما البعد نفسه ويغطي كل منهما الآخر بشكل تام. وننتقل بينهما، في لحظات، وفاقاً لدورهما في الكلام. إن نظاماً كهذا يعتبر إشكالياً في الفيلم الوثائقي. ولا ننسى أن نتساءل كيف يمكن لآلة التصوير أن تغيّر محورها بهذه السرعة، والانتقال من مكان إلى آخر من دون مرور زمن طويل. ذلك أنه إذا كانت آلة التصوير الوثائقي متزامنة مع للعالم، فعليها أن تتحمّل المعوقات المادية نفسها الذي يتحمّلها العالم. فالحضور الخيالي الشامل غير متاح لها. إن كل خرق لهذا الخضوع القواعدي يضع موضع الشك العقد السيميائي السائد. وتصبح الأشياء، فجأة، مليئة بالتزوير، ونشعر بالانزعاج الذي تحدثنا عنه. غير أن إلغاء الزمان والمكان شرعي تماماً في حال آلة التصوير الخيالي، فوجهة نظرها السردية حرّة في حركاتها.

وعلى عكس الخيال، نتذوّق من خلال آلة التصوير الوثائقية واقعة أن هذه الآلة تتحرّك ضمن العالم الواقعي وتخضع صورتها للزمان والمكان ولا تستفيد من أي امتياز خارج حقلها. ذلك أن الامتياز الذي تتطلّبه آلة التصوير الخيالية يتمثّل في حضورها السيميائي في المشهد. لا يمكن لآلة التصوير أن تكون في كل مكان، وفي الوقت نفسه. إنها ثابتة، وتعبّر عن وجهة نظر عرضية، إنه حضور شخصى، أي حضور الشاهد، لذلك فإن التصوير من خلال عدة

آلات، ذلك الاختراع التلفزيوني السائد جداً، الآن، يكشف نوعاً من التنافس والإهمال الصرف والبسيط، للتقاليد الوثائقية: فلسنا بصدد الشهادة والحضور، بل بصدد المراقبة والتسجيل الآلي.

لا يصف محورا رؤية متعارضان، في المسكان والزمان الوثائقيين، تغيّراً من الوضع السردي الآلي، في المونتاج، بل يشيران إلى حذف فيه. وتسمح السينما الوثائقية بالحذف الموقت للزمن وليس بإضفاء طابع المباشرة على الأشياء. إذ لا ترتبط هذه الحالة الأخيرة بالصفة القواعدية للخيال الذي تكون وجهته نظره المقدّسة صالحة، بالتعريف، في كل مكان ومتحرّرة من لزوجة الزمن.

غير أن هذه القاعدة متعلِّقة بالمكان والزمان في الفيلم نفسه، وليس بمكان وزمان العالم المكشوف والموضوعي. وتسمح قواعد كل فيلم وثائقي بأشكال من التسريع والتبطيء الخاصة بها، ويجب أن تعدل أشكال هذا التسريع بشكل مناسب. يعتبر المشهد المعاكس أخرق في الوقت الراهن، على الرغم من انتشاره في الأفلام سيئة الإعداد، بسبب التوافق الغريب على أن الفيلم الوثائقي إنما يعلو شأنه من خلال التقليد الأعمى لقواعد الخيال. وإذا كتب لتغييرات المحور أن تكون متناغمة، فعليها أن تخضع لمقياس الزمن الذي بناه الفيلم نفسه.

في فيلم رجل لا يحمل اسماً (L'homme sans nom)، لوانغ بينغ Wang في فيلم رجل لا يحمل اسماً (L'homme sans nom)، لوانغ بينغ Wang (٢٠٠٨)، مثلاً، نتابع بشكل مستمر، حركات وخطوات رجل حي ويائس يعيش في حفرة، في مكان ما من الصين، من دون أن نتلقى منه أي كلمة. إذا كان من يمشي حاضراً جداً، فذلك لأن آلة التصوير تسير معه من دون أن تولي اهتماماً لصمته ومن دون أن تمحو آثاره الخاصة. وحين يغير بينغ محوره، ناظراً إلى الرجل، من جهة، ثم من أخرى، فإنه يحافظ في المونتاج على انتقال التصوير بطريقة تبرز المشهد والغاية من الانتقال من وجهة نظر إلى أخرى، وكذلك من وجهة نظر الزمن المخصص للنظرة.

كما يظهر الزمن الذي ينقضي بين موقعين، ونرى حضور صانع الفيلم، وتلك صفة تبقى غائبة عن أفلام أوزو (Ozu) مثلاً، وعن كل فيلم خيالي. إن الإيقاع الزمني للنظرة ليس أمراً تافهاً، إلّا إذا أردنا اختزال الفيلم في سرده. مما يؤدي إلى حذف كل أثر للإبلاغ، غير أنه لا يمكن للفيلم، في هذه الحالة، أن يُعبِّر عن تزامنه مع العالم. في فيلم مهما كلف الأمر (Coûte que coûte) أن يُعبِّر عن تزامنه مع العالم. في فيلم مهما كلف الأمر (Page (Châire Simon))، يكون إيقاع النظرة أكثر سرعة ومتقطعاً لدرجة يصبح معها بإمكاننا الانتقال من وجه إلى آخر من خلال قطع واضح. غير أن هذا القطع يُعبِّر عن حذف وليس عن التزامن.

إذا كان الحذف ممكناً في الفيلم الوثائقي، فيما لا يمكن تطبيق التزامن، فذلك لأن الزمن المفقود لا يُدرك باعتباره غياباً للاستمرارية. إن التزامن إلهي فيما يعتبر حذف الزمن أو تقليصه من فعّاليات الإدراك، كما أنه ممكن فينومينولوجياً بالنسبة للوعي الإنساني. ولا يعتبر مبدأ التتابع الزمني، الموجود في أساس تجربتنا عن العالم، غائباً عنه. أما نقيضه، فيُعبِّر عن غياب الاستمرار، الذي لا يمكن تصوّره خارج وجهة نظر سردية مطلقة.

إن ما يميّز الخيال السينمائي هو الطبيعة المطلقة للنظرة. وعلينا أن نفهم من كلمة مطلق أن نظرة غير متزامنة، سيميائياً، مع الأشياء المنظورة، ومتحرّرة من المكان والزمان، أي نظرة خارجية، في العموم، تأتي من خارج العالم، يجب أن تبقى خفية. إن القول بأن الخيال يتمتّع بوجهة نظر مطلقة ليست كشفاً أيضاً، فهو ليس سوى التطبيق المنطقي لما يميّزه، قواعدياً، عن الفيلم الوثائقي، أي إنّه يميل، على عكس هذا الأخير، إلى استبعاد السرد والكتابة وإلى إخفاء آثار النظرة على المشهد، وإلى تغطية حبل الإضاءة الذي يجتاز الديكور في الفرسان الثلاثة. لنأخذ الأمور بشكل تركيبي: تشهد كل نظرة مطلقة بواقع إبلاغ لا يشكل جزءاً من البلاغ، كما لا تواجه الكتابة المعوقات الخاصة بمكان السرد وزمانه، ولا تعود «مايلادي» إلى آلة تصوير كي تطلب الخاصة بمكان السرد وزمانه، ولا تعود «مايلادي» إلى آلة تصوير كي تطلب إليها ما عليها فعله. وإذا ما تحقّق ذلك، سيصبح فيلم الفرسان الثلاثة وثائقياً.

ويمكن أن يحدث، بكل تأكيد، خلط بين وجهة نظر فيلم ووجهة نظر الشخصية، كما في الدقائق الأولى، من فيلم مسافرو الليل Les passagers (Delmer Daves). 198۷ (Delmer Daves). ويعتمد ويليام فوكنر (W. Faulkner) في فيلم فيما احتضر (Tandis que j'agonise)، على التوالي، وجهة نظر بعض شخصياته. غير أن الشخصية التي ترسل لنا، من خلال عينيها، بلاغاً عن العالم تبقى خيالية، لدرجة أن وجهة النظر الذاتانية لفيلم الخيال أو الرواية، لا تعود مرادفة، بالتعريف، لوجهة نظر الكتابة الروائية التي اختارت التجسد في هذه الشخصية أو تلك، ولا في وجهة نظر التصوير الفعلي. ونستطيع، من خلال ذلك، نعتها بالمطلقة فهي غير خاضعة للحضور الحقيقي والعرضي للكتابة أو للتصوير. إذا ولَّد الفيلم لدينا القناعة بأن شخصية ما هي كاتب الصور السينمائية التي نراها، فإننا سنكون ببساطة في مواجهة خيال من أنموذج الخطاب المباشر، كما في زمن الرواية باستخدام الرسائل.

وبالمقابل، إن ما يميّز الصور الوثائقية أن وجهة النظر تجاه المشهد تصبح شخصية إلى حد ما. إنها تَجَسُد الإنسان في آلة التصوير الذي لا يظهر في الصورة، فيما تؤكد وجوده، نظرة أولئك الذين يرتبط بهم، وكذلك الإطار التأشيري الذي يتركه وراءه. إن هناك فرقاً سيميائياً أساسياً، بين تبادل الرسائل الذي يعتبر، من وجهة نظر خارجية، سردياً، وتبادل الرسائل التي عثر عليها في درج. نحن في الحالة الأولى أمام خيال، ذلك أن الكتابة والسرد منفصلان، أما في الحالة الثانية، فنحن أمام وثيقة، ذلك أن الكتابة والسرد، مترابطان.

تقدّم النظرة المطلقة صورة غير محدّدة الموقع، كما أنها لا تعتبر نتاج إبلاغ متزامن مع البلاغ الذي يحمل بالنتيجة طابعاً تأشيرياً ضعيفاً جداً. من المدهش أن نلاحظ أن أيديولوجيا الخيال تسيطر، بشكل فعلي، على الصورة المعاصرة في التحقيق الصحافي، بخاصّة، وفاقاً للاعتقاد الذي سيبني حقيقة الصورة بشكل أفضل. ومن الوهم، الذي لا نجده إلّا في عصرنا، أن نعتقد بأن الوثيقة لا تكون صحيحة إلّا إذا حذفت إشارات إبلاغها.

على الرغم من ميلنا إلى منح الأولوية للسرد ولقراءة الصورة الوثائقية وكأنها خيالية، فإننا نجد أنفسنا قادرين، في الواقع، على التحقّق، ضمن سلسلة كاملة من المؤشرات، في ما إذا كانت النظرة تعتبر كتابة معاصرة للمشهد أم لا. إلّا أن هذا الواقع يبقى أقوى منها، وأكثر وضوحاً من روايتها. إن الصورة الوثائقية ذات طبيعة تأشيرية. فهي تعكس الظروف، أي لحظة التصوير ومكانه، لأنها تتشارك معها، بالتعريف، إنها تكشف وجود النظرة وحضورها، مع الفيلم. إن هذه الآثار المرئية هي الوجه الآخر للصورة، إنها ما نسميه الآثار التأشيرية.

ما التأشير عموماً؟ ما الخاصية التأشيرية للصورة؟ تفيض البلاغات العادية بمعلومات تأشيرية، فالضمائر، والزمن، وأدوات الإشارة أو ظروف المكان، وكذلك اللفظ (وأشياء أخرى أيضاً لا ترتبط بالمفردات بل بالنزعة التواصلية)، تقدّم معلومات خالية من المضامين الدلالية الثابتة المنسوبة للإبلاغ وليس للبلاغ. فكلمة «البارحة»، مثلاً، لا تملك مرجعية دلالية، فهي لا تحمل معنى إلّا من خلال علاقتها بلحظة الإبلاغ، طالما أنها تشير إلى اليوم الذي يسبق هذا الإبلاغ. كذلك الأمر بالنسبة للضمير «أنا» الذي لا يعتبر ضميراً شخصياً بالمعنى الدقيق للكلمة، لأنه يشير فقط، في بلاغه الخاص، وضمن شرط أن يكون هناك بلاغ، إلى الشخص المتكلم. إن قول «أنا» هو دوماً «أنا هنا» وحتى «أنا من أنا» (يتضمّن البرهان الوجودي تماماً في «أنا»).

وبالطريقة نفسها، فإن كل صورة وثائقية تقول «أنا»، بمل فيها، لأنها تعبر عن واقعة أن النظرة متزامنة مع الشيء المرئي، وأنها حاضرة وتشهد على ما ترى. إن الصورة التي تقول «أنا»، هي ما نسميه النظرة. لقد أنطقت الصورة، في جميع أفلامي الوثائقية، بـ «أنا»: (هم وأنا، ٢٠٠٠؛ السماء في حديقة، ٣٠٠٧؛ صيف صامت، ٥٠٠٧؛ العالم الخارجي، ٧٠٠٧؛ غيوم تحمل الليل، ٢٠٠٧؛ البيت الفارغ، ٢٠٠٨؛ الصعود إلى السماء، ٢٠٠٩).

إن هذه الملاحظة اعتراف. وهأنذا، قد فوجئت، وأنا أبدّل حصاني وأركب حصان السينما أنني قد أصبحت قاضياً ومدعياً. وأعترف، بكل براءة

بذنبي، ولكن من دون رغبة في النزول إلى الأرض. إن دفع الصور لتقول «أنا» هـو، في الواقع، ما أبذل الجهد من أجله، باعتباري سينمائياً، غير أن لا أحد يفعل ذلك، فهناك الكثير في الصور الوثائقية التي تكتفي بتسجيل الأحداث بطريقة سلبية. وإذا كان المطلوب السماح للمحلل بإدراك الأشياء التي فاتته، فإن دقة الملاحظة هي الأهم، وليس طبيعة الصور. ليس لهذه الصور إذاً نظام سرد مكتوب وفاقاً لوجهة نظر ما، وهذا هو الشيء الوحيد الذي يهمني هنا.

أريد من خلال اعتماد وجهة نظر سيميائية، تحديد الصورة الوثائقية ليس من خلال طبيعة بلاغها، سواء ارتبط الأمر بالصحيح أو الحقيقي، كما نفعل ذلك، عادةً، عبر المقارنة مع العفوية في الإخراج، بل من خلال الآثار التأشيرية لإبلاغها الذي يكشف أنها متزامنة مع الأحداث التي تشهد عليها. وعلينا، على العكس، أن نتخلّى عن نعت الصورة الخيالية بأنها تبنى وتخضع للسرد، لأن الصورة الوثائقية تفعل ذلك أيضاً. علينا أن نفضل ملمحاً داخلياً: إنه الفصل بين وجهة النظر والمشهد، وبين الكتابة والسرد، ما يؤدي إلى غياب الحالة التأسيرية التي لا تَحمل، في كل الأحوال، أي دلالة، من وجهة نظر السرد. وعلى العكس، تحدد صورة وثائقية موقعها، وتبلغ وجهة نظرها، من خلال إخضاعها للنظر في المشهد نفسه. إن الحالة التأشيرية الإبلاغية تجسّد الطابع الأساسي للصورة كما تشكّل جزءاً من السرد. ومن جهة أخرى، إن الطابع الأساسي للصورة الوثائقية، هو أننا نرى فيها حضور النظرة في العالم. وليست رؤية العالم فقط ما يسعدنا، بل تجربة العالم المرئي. إنه ليس عالماً مكشوفاً بل عالم يقدم نفسه.

وتفرض ملاحظة نفسها. لا أتحدث هنا عن الطابع التأشيري للإبلاغ في الصورة الوثائقية، أي عن بقايا نظرة صانع الفيلم. لأن هناك خصائص تأشيرية أخرى لا ترتبط بوجهة النظر. فحين تتوجّه شخصية إلى مخاطب لا يظهر ضمن الإطار، الموجود خارج الإطار، كما يقال، فإن نظرات هذا الأخير، الموجّهة نحو الخارج، تمثّل الإثبات التأشيري على وجوده: غير أنه ليس

علينا أن ننسمى أن الواقع الأول، خارج الحقل، في الصورة الوثائقية، هو واقع نظام التقاط الصور. فهو لا يظهر في الصورة، غير أن من يخضع للتصوير يراه.

بإمكانا أن نميل إلى تطبيق التمييز القواعدي الدي يأتينا من الصورة القياسية الآلية، على النص. إن نصاً خيالياً هو نص تنفصل ضمنه الكتابة عن السرد وعن وجهة النظر، فلا يتساكنا بطريقة مرئية. ولكن، وعلى العكس، هل يحمل الكلام عن نص وثائقي دلالة، كما حين نتكلم على صورة، تكون فيها «أنا» التقاط الصور، متزامنة مع الشيء الخاضع للنظر؟ من هنا، في الواقع، لا يكون للنص الأولي أي أثر. طالما أن النص ليس قياسياً ويبقى غير متجانس مع الوقائع الموصوفة، فمن المستحيل أن يكون نظام كتابته حاضراً بين هذه الأحداث، من وجهة نظر تأشيرية. وينحاز النص، حتماً إلى جانب الخيال.

تقوم الأمور، في روايات پروست (M. Proust)، على إيقاع آخر يختلف عن الفيلم الوثائقي. إذ تسمح «أنا» هنا أيضاً، بالخلط، بطريقة ما، بين الكتابة والسرد، مانحة حضوراً للنظرة. وبذلك يتشكّل السارد، الشاهد على الأحداث، والانطباعات والأفكار والذكريات، والكتابة نفسها طبعاً. إلّا أن الحالة التأشيرية الإبلاغية تشكّل هنا المادة الخاضعة للخيال. وكذلك هو حال أدب «تيار الوعي»، إذ كان السارد «البروستي» (نسبة إلى الروائي مارسيل بروست) من صنع الكتابة، كما هو الحال بالنسبة إلى نظرة في الصورة الوثائقية، فإن هذه النظرة، هي بالمقابل، حاضرة فعلاً في المشهد السينمائي، فهي تولّد شخصاً خيالياً، يمكن أن يسميه صانع الأفلام السارد «البروستي». غير أنه يحمل، على عكس هذا الأخير، وجوده الحقيقي ووجهة نظره المحدودة.

هذا مثال إتنوغرافي بسيط جداً عن الطابع التأشيري للتصوير. أجد نفسي في هضاب النيبال، وأنا أُخرج فيلم الصعود إلى السماء (٢٠٠٩). أجلس القرفصاء من دون حراك وأنا أراقب راعياً يدير لي ظهره، ويسير دافعاً بقراته إلى الأمام. لقد طلبت إليه الرحيل من دون أن أنتبه إلى نفسي، من خلال تحذيره

بأنني سأبقى لوحدي في الخلف كي أصوره. ويستدير ويسألني، وهو ينظر في عينسي، من خلال حركة من يده، عَمَّ أرغب في فعله. المشهد لا يُظهر، فقط، راعياً، وهو يتردّد في الرحيل، إنه يكشف التصوير الذي لا نراه والعلاقة التي تقيمها الشخصية مع التصوير أيضاً. إن تهذيب الراعي وتردّده في إدارة ظهره إلى من ينظر إليه لا يُعبِّر فقط عن ملمح ثقافي «براهمي» ينتسب إليه، إنها أيضاً إشارات عن العلاقة التي تربطه مع التصوير. ويظهر الطابع التأشيري للتصوير، فقط من خلال التعبير عن علاقة اجتماعية تشهد بحضور صانع الفيلم. نحن طبعاً، أمام صورة وثائقية، فآلة التصوير والمشهد متزامنان ويتبعان العالم السيميائي نفسه. إن مثل هذا المشهد، مستحيل، بالتعريف، في قواعد الخيال، السيميائي نفسه. إن مثل هذا المشهد، مستحيل، بالتعريف، في قواعد الخيال، التعاليم في قواعد الخيال، القاعدة الاجتماعية الحالية بين الموضوع السينمائي والتصوير قد ألغيت.

لا تعتبر آثار الكتابة، عموماً، والتي تمنح المشهد طابعه الوثائقي حكماً، العلامات المرئية لنظام التصوير. إذ يمكنها أن تعبِّر عن آثار العلاقة التي بناها هذا النظام، ونكون بذلك هنا أمام علامة عن الإبلاغ.

لنأخذ تصويراً آخر مثالاً، إنه صورة ديان أربوس (Diane Arbus). نحن بصدد فيلم الطفل الذي يحمل بيده قنبلة (١٩٦٢). إذا نظرنا إلى الطفل من مستوى البالغ، فإنه يُعبِّر في وجهه عن اليأس، من خلال الضغط على لعبته. إن ما يميّز هذه الصورة هو أن سردها ناتِج عن إبلاغها أن قسمات الوجه، التي وصفها بعض الشارحين بأنها تعبر عن مهووس، ناتجة عن إلحاح المصوّر. فهي تعبير يراه من يُحررض. إن جهاز تصوير حقيقي هو أكثر تهديداً من قنبلة من البلاستيك، وإن بالغاً هو أكثر عنفاً من طفل. غير أنه مهما كان المصوّر قاسياً، فإن غيابه يبرئه. فنحن لا نرى سوى الطفل الذي شوهه الغضب.

إن الصورة الوثائقية صورة ذات وجهين، الوجه الذي نراه والوجه الذي لا نراه، إنها صورة مُحسِّسة من خلال سلسلة من المؤشرات، أي من خلال الرابط القائم بين النظرة والشيء، وبين من يَنظر ومن يُنظر إليه. وبإيجاز، تقوم الصورة الوثائقية على حضور وغياب، ومرثي وغير مرئي، على شيء

نراه، ونظرة من يرى هذا الشيء، في صورة ناتجة عن إعادة إنتاج قياسي يقوم به التصوير الضوئي، أو السينمائي. هناك إذا جانبان: المشهد الحقيقي وأثر النظرة. إن الأثر التأشيري مرئي (أو مسموع)، أما النظرة، في ذاتها، فهي ليست كذلك. وعلى كل نظرة سيميائية للصورة أن تأخذ في الاعتبار هذا البعد غير المرئى للنظرة. فبفضلها يتجسد الإبلاغ وتصبح الوثيقة سرداً.

نتعرف على الصورة الوثائقية، نتيجة احتوائها على علامات العلاقة الحالية بين صانع الفيلم وما هو مصنّع في الفيلم. إن هذه العلاقة اجتماعية، وهي مألوفة بالنسبة إلى عالم الإننولوجيا الميداني. يرى هذا العالم، في الواقع، في الميدان أناساً غير أنه مرئي من جانبهم، إنه معاصر لهم، وكأنهم أقرباؤه. إن تبادل النظرات هو البيئة المحيطة بالإتنوغرافيا (وبالحياة، بشكل عام، طبعاً). إن هذا ما تسعى أفلامي إلى إظهاره بخاصة، فيلم هم وأنا، حيث أظهرت العلاقة الإتنوغرافية النظرة التي يوجهها الناس، الذين أتوجه إليهم من خلال تصويرهم، نحوي ونحو آلة التصوير (ولكن، وبكل تأكيد، من دون أن يظهر صانع الفيلم أبداً وحيث الغاية تحديد المكان الذي ينظر إليه فقط. إنه السعي إلى إبراز «الأنا» الإبلاغية، وليس «الأنا» (المكروهة). لا ترى العين أنها ترى، إلا أنها تستطيع أن ترى من يراها. وبفضل هذه النظرة الشخصية، وليت ويكد التصوير حضوره والكتابة تزامنها مع السرد.

يشكّل هذا الأمر، مع ذلك، السبب الذي من أجله ألغيت النظرة الموجّهة إلى آلة التصوير من سينما الخيال، كما أنه سبب الشغف نفسه الذي نشعر به نتيجة إخفاء حبال الإضاءة. إذا شرع الممثلون في النظر إلى آلة التصوير، بطريقة عرضية بحتة، فإنهم سيمنحونها وجوداً في السرد ويحوّلونها إلى شخصية، وسينسبون حقيقة سيميائية للتصوير، وسيحرّضون على اللقاء بين النظرة والمشهد، وسيؤكّدون واقعة أن الكتابة والسرد متزامنان، وسينكرون وجود الخيال عموماً.

يحدث أن تؤدّي بعض أفلام الخيال إلى زعزعة نظامها القواعدي نفسه، هنا وهناك، من خلال السماح لوجهة النظر بالظهور في المشهد، كما هو الحال لدى (غودار). لا يلغي هذا الأمر الفرق بين الأنظمة السيميائية، ويبيّن فقط أن التنوعات القواعدية مسموحة، بشكل آني ضمن العمل. وهناك تفصيل ضروري. يمس خطر النظرة الموجّهة إلى آلة التصوير في فيلم الخيال، النظرة العرضية الصرفة التي تكشف بذلك، وبشكل مربك آلة التصوير. غير أن مخرجين مثل انغمار بيرغمان وأندره تاركوڤسكي، وفريدريكو فيلليني، يستخدمونها بشكل مقصود، بهدف الانتقال من نظام زمني إلى آخر، أو من وجهة نظر إلى أخرى، وليس من أجل إنكار الخيال أبداً. حين تتوجّه الشخصية التي تقود السيارة، في فيلم على آخر نفس، لجان لوك غودار، (٩٥٩١)، إلى آلة التصوير قائلةً: "إذا كنتم لا تحبون البحر، وإذا كنتم لا تحبون الجبل، إذا كنتم لا تحبون المجبل، إذا لي نفسها. لا يغيب الخيال في هذه الحالة، وتصبح النظرة الموجّهة إلى آلة التصوير وسيلة انعكاسية، توازي الخطاب الداخلي الخاصّ بالرواية، الذي علينا أن نضيف إليه التأثير الظاهرى للسخرية، الخاصّ، بجان لوك غودار.

ومع ذلك، فهناك أمر مؤكّد، حين يتحدث سائق السيارة المكشوفة في فيلم بيارو المجنون، ١٩٦٥، إلى المشاهد: («ألا ترى أنها لا تفكر إلّا بالمزاج لمن تتحدث؟ للمشاهد»)، لا يعود المشهد، في تلك اللحظة، خيالياً تماماً. ويشير الفيلم إلى ذاته. ويُظهر ما هو خارج العالم من خلال ضحكة.

إذا تفوقت الكتابة، في هذه الحالة، على السرد، فإن هذا الأخير لا يختفي مع ذلك، إلّا أنه يغير طبيعته. علينا إذا أن نميّز بدقة، بين السرد والخيال. إن الفيلم الوثائقي يستخدم، السرد، مثل فيلم الخيال، لأنه يربط، بواسطة المونتاج، الأحداث ضمن تسلسل زمني. ولكنه يبقى حريصاً على أن تبقى وجهة النظر موضوع السرد، وأن تندرج النظرة في الصورة وكأنها حضور حقيقي.

ولنعد إلى توجه الكاتب إلى القارئ، في الرواية الكلاسيكية، ولنقارن هــذا التوجّه بنظرة الشحصية الموجّهة إلى آلة التصوير. يسمح التوجّه إلى القارئ بفصل الكتابة عن السرد. غير أن رواية التشرّد تفتّح، مثل بواب،

الباب أمام الخيال. ففي رواية النفوس الميتة، يطلق التوجّه إلى القارئ العنان للملاحظات الساخرة للمؤلف، ولميله للمتابعات غير المجدية وللانقلابات المفاجئة الصاخبة وللهراء الصاخب، ويعتبر هذا كله بالنسبة إلى الكاتب، وسيلة لعزل السرد (أو لتركه ينزلق في مخطّط منحرف)، وذلك من أجل المحافظة على تأثيره. ويمنح هذا التوجّه، في كلا الحالتين، السرد استقلالاً ما، وهو ما نسميه الخيال. تقوم النظرة الموجّهة إلى آلة التصوير في السينما الوثائقية، بدور معاكس. إذا كانت الشخصية تراقب صانع الفيلم، فذلك لأنه يتوجّه إلى الشخصية. إن النظرة الموجّهة نحو آلة التصوير ليست إذا المكافئ لتوجّه الكاتب نحو القارئ، بل المكافئ لحضور صانع الفيلم في العالم. ويجد التصوير نفسه، بذلك وبشكل كامل، وكذلك الأشياء والكائنات الموجودة هناك، ضمن مواد السرد نفسها. إن هذا، بالضبط، ما يجعل الخيال الموجودة هناك، ضمن مواد السرد نفسها. إن هذا، بالضبط، ما يجعل الخيال مستحيلاً. فيما يُخرج التوجّه نحو القارئ في الرواية، الكتابة من السرد، فإن التوجّه إلى الشخصية والنظرة الموجّهة إلى آلة التصوير، في الفيلم الوثائقي، من جرج بينهما. وبذلك تُدمج وجهة النظر مع السرد.

تحدث الملاحظة في الإتنوغرافيا، كما في السينما الوثائقية، في الزمن الفعلي، وهي تستهدف المواقف والأحداث التي لا نعرف معناها ولا فرديتها بشكل مُسبق. فلا يظهر هذان الأمران إلا بالقدر الذي ننظر فيه إليهما. ومن حقنا في الحالة هذه، التساؤل عمّا علينا تصويره، وأين علينا أن تضع آلة التصوير. ويضاف إلى الصفة التأشيرية للصورة الوثائقية، ملمحان اثنان: طابعها الأدائي والمرتجل. تعرّف آلة التصوير موضوعها بطريقة أدائية، من خلال تأطيره من جهة، بتحديد بداية ونهاية، كما أمام فعل لا شيء يشير، مع ذلك، إلى انه حدث خفي. كما تجسّد حقيقتها القائمة، في مجموعها، على الارتجال، من خلال متابعة الوقائع خطوة خطوة، من جهة أخرى، ومن خلال محاولة توقع جرايتها ومراقبة هذه الجراية. وهناك ميّزة للارتجال الموسيقي، ذلك أنه يُدرك كما هو، حتى حين يكون التسجيل معروفاً. فقد أعيدت كتابة تفريدات جون كولتران بشكل كامل

(J. Coltrane). ونستطيع قراءة التوزيع المستعاد، من خلال إعادة الاستهاع إلى الأداء. ولا نشك، مع ذلك، في أية لحظة، أننا حتماً أمام ارتجال. إن ما يبرهن على أنه صورة عن الإبلاغ وليس عن البلاغ، هو أنه صورة عن حضور وجهة النظر. كذلك هو الحال في الصورة الوثائقية. إذ لا يمكن أن تكون تسبجيلاً موضوعياً ولا شخصياً، وساذجاً وبريئاً لعلم اجتماع خفي. إن كل صورة تكشف بطريقة ملموسة جداً، وجهة نظر، وهي تلك التي تنتج عن آلة التصوير أقلّه. غير أنه، هنا أيضاً، يجب ألا يختلط هذا الأمر مع الخيال.

#### إن من ينظر يشكّل جزءاً من المشهد

يبدأ الميدان الإتنوغرافي بتجربة تقليص العالم. ويصاب عالم الإتنوغرافيا بالدهشة، إذ تفترض الوصوف الاجتماعية التي قرأها وجود بحث ناجز ومجتمع معروف وعالم منسجم. تنطلق هذه الوصوف من أرض صلبة. غير أن العكس تماماً ما يحدث في بداية الرحلة. إن عالم الإتنوغرافيا الذي استبعد تماماً، يرى تزاحم الفضوليين الذين يسعون إلى كشف الغايات من خلال بذل الجهد لترجيح كفة مصالحهم على حسابه. ويجري هذا كله في غياب الوضوح، غير أنه ليس هناك شيء آخر غير هذا.

لقد اخترت أن أخرج فيلمي هم وأنا (٢٠٠١)، في المتر المربع المحدّد جداً، حيث يتم تبادل المصافحات والنظرات والتهاني والمعلومات المزيّفة والاعترافات المبهمة، والتبغ والطعام وعملات الصرف وأوراق النقد، إنه وصف بعيد عن الأوهام لمساومات سمّان وعالم إتنوغرافيا مع سكان قرية في أعالي غينيا الجديدة. أردت أن يكون الفيلم قصة تجربة شخصية، لذلك فقد أخرجته من وجهة نظر ذاتانية عبر المطابقة بين المحور البصري لآلة التصوير، وعيني، بطريقة تتبع فيها الصورة خطاً نظرياً. وكانت النتيجة أن المشاهد لا يراني ولا آلة التصوير طبعاً، غير أن الشخصيات في الفيلم، تتوجّه إليّ من خلال النظر في عينسي. يقوم مبدأ الفيلم على فكرة أن محدثيّ ينظرون إلى آلة

التصوير كي نتمكّن من إدراك حضور الملاحظ الذي تتوجّه العيون إليه، وعلى توضيح أن من ينظر بشكل مهني، خاضع للنظر بدوره. وقد تابعت أفلامي جميعاً، في ما بعد، هذا البحث عبر التناوب بين التأمل والنظرة المرتدة.

تستطيع السينما الوثائقية أن تظهر وجهي الصورة، أي النظرة الموجّهة إلى الشيء نفسه. غير أن المشاهد، مع ذلك، لا يخلط بين النظرة التي يوجّهها الفيلم للأشياء. إنه ينظر إلى النظرة التي يوجّهها الفيلم للأشياء. إنه ينظر إلى نظرة أخرى، وهو لا يظن نفسه، ولو للحظة، أنه يحل محل آلة التصوير. وكأنه يسمع، تماماً، الخطاب المباشر لآلة التصوير على شكل خطاب حرّ غير مباشر. إنه يدرك هذا الخطاب بدل «أنا» ليست له، مع ذلك، كما في رواية فولكنر. تخرجنا السينما الوثائقية من الداخل من دون مغادرة العالم الخارجي، وذلك من خلال إظهار الطابع التأشيري للنظرة، وليسس فقط من خلال ما تراه هذه النظرة. إن الحاجز الزجاجي للتمثيل مكسور، إلّا أن الزجاج لم يتناثر.

تمنح السينما الوثائقية الامتياز للمصطلح الأول في المثلث القائم على الكتابة والسرد والقراءة، فالسينما الوثائقية لا تعالج التمثيل إذاً باعتباره مشهداً ،بل كتابة. ولا يعود المشاهد العنصر الثالث (وتلك هي الإمكانية الوحيدة التي يتركها نظام بقي خيالياً)، بل تأخذ وجهة النظر التي يجسدها صانع الفيلم هذا الدور. ذلك أنه في النظام السيميائي الوثائقي، تأخذ الكتابة موقع الوسيط في مواجهة الأشياء والعالم، لدرجة نستطيع معها القول إن السرد الوثائقي يتحرّك، دوماً، بحضور عنصر ثالث، وتلك طريقة أخرى في القول إن العالم قد ابتلع ما هو خارج العالم.

إن ما قلناه عن السينما الوثائقية، أي إن المشاهد يشكِّل جزءاً من المشهد وأن ليس باستطاعته إخفاء ذلك، وأن من مصلحته أن يبرز حضوره لأنه شرط نجاح المشروع، ينسجم حرفياً، مع الإتنوغرافيا. ويمتلك هذا العلم مع ذلك، وسيلة عمل: النظرة، ولكنها النظرة الحاضرة وليست النظرة عن بعد من خلال المجهر أو المنظار، إنها نظرة تجرّب حضورها وسط الأشياء التي تلاحظها.

ليست المعلومة الإتنوغرافية وثيقة كتبت بشكل مُسْبق، يكفي أن نستدعيها. إن هذه المعلومة التي تُكشف من خلال حضور عالم الإتنوغرافيا في الميدان، هي نتاج ملاحظة تجريبية. غير أن التجريب غير مراقب بشكل تام، لأن نظام الملاحظة نفسه متنوع. إذ يقيم عالم الاتنوغرافيا مع موضوعه علاقات اجتماعية ضرورية، غير عرضية. وإن هذه العلاقات، تسمح، من جهة أخرى، في إظهار حالة الأشياء: فمن خلال حضورها، ومن خلال أخطائها في الغالب، يبلور الملاحظ طريقة الاستعمال، ويمنح الممكن والمعقول فرصة للتعبير عن نفسيهما، ويحدث هذا بشكل أفضل إذا ما أحسن القيام باللعبة. لذلك فإن الحضور في الميدان ليس الثمن البخس للمعلومات التي نسعى للحصول عليها: إنه ليس ثمنها، بل أداتها.

إن التصوير في السينما الوثائقية حاضر وسط الأشياء التي يسجّلها، فالملاحظة وموضوعها متزامنان، ليس في الواقع فقط، بل سيميائياً أيضاً. وكما هو الحال لدى عالم الإتنوغرافيا، تساهم آلة التصوير في ما تلاحظ وتشهد عليه في الحاضر. ويتشابه بذلك الموقف الإتنوغرافي والموقف السيميائي. لذلك يثار السـوًال نفسه أمام عالم الإتنوغرافيا وصانع الفيلم: من أين عليه أن ينظر؟ الجواب بسيط وهو يحدّد درجة حميمية الإتنوغرافيا وقرب الصورة: يجب أن ننظر من موقع يمكّننا من أن نردّ له النظرة نفسها التي وجهها، أي من الموقع الذي يمثِّله باعتباره متزامناً، وبموافقة أولئك الذين يتواجدون هناك. وعلي عكس الصحافي الذي يدعى أن من حقمه أن يكون هناك، من دون أن يكون، وأن يرى من دون أن يُرى، وأن يَحكم من دون أن يُحكم عليه، وأن يُسمع من دون أن يقول شيئاً بفضل السلطة الكهنوتية التي يمارسها، والتي يمكن أن يبررها فمي كل لحظة بإخراج بطاقة السماح بالمرور من جيبه. لا يستطيع صانع الفيلم ولاعالم الإتنوغرافيا أن يقدّما تبريراً خارجياً لوجودهما في الميدان. ذلك أن صفة الوجود محرّمة عليهما. فليسا مراقبي الحق الإلهي، كما أن لا أحد ينتظرهما في الزوايا الصغيرة للعالم حيث يتوجّهان. أضف أن

الناس ينظرون إليهما، في البداية، بعين الريبة. وإذا ما استمرا بالبقاء هناك، فذلك لأنهما قد حصلا في النهاية على القبول. إن وظيفتيهما لا تضعانهما خارج المشهد، وستتاح لهما إمكانية القيام بالملاحظة الهادئة، ولكن في قلب الأشياء. وإذا لم تكن الحالة كذلك، فلا وجود للفيلم ولا للإتنوغرافيا.

يدلف ريمون دوپاردون (R. Depardon)، في فيلمه أفريقيا، كيف تعيش مع الألم (١٩٩٦)، مع آلة تصويره، إلى معسكر لسجناء رواندا. ينتظر فيه رجال ونساء متهمون بالقتل الجماعي، الحكم عليهم، وهم جالسون على الأرض. ويقوم دوبارديو بالتصوير، من دون الحصول على موافقتهم. ومن الواضح من نظراتهم، أنهم لم يكونوا ليقبلوا أن يمنحوه هذه الموافقة، فيما لو ســـثلوا هذا السؤال خارج السحن. إنه الرفض نفسه الذي نلاحظه في صورة الطفل البائس. تتحرَّك آلة التصوير على الأجساد الممدَّدة والأحداق القلقة، بتعاطف لا يحتمل، يجسَّد التعبير عن تفوِّقها العطوف. وبإيجاز، إذا كان دوياردون معاصراً لما يصوّره، فالأمر يبقى ظاهرياً لأن حضوره لا يكون شرعياً إلّا من خلال الحق الإلهي الممنوح لموقف صحافي. إنه يصوّر أناســـًا لا يستطيعون أن يبادلوه النظرة نفسها. إنه خارج الحوض المحمى بزجاج سيميائي، كما فعل ذلك حين صوّر المجانين (سان كليمانتي، ١٩٨٢) مما يشكّل متعة أكبر لمخرج لا يهتمّ بالانســجام في موقفه. إنه تمامــاً الموقف المناقض للموقف الإتنوغرافي، لأن الملاحظ مختف وجودياً. إنه يتذوق الأطعمة من دون أن يخشى التسمم، فهو يتمتّع بميّزة وجوده خارج الحقل.

إن تزامن النظرة الذي أتحدث عنه لا يقوم، فقط، على الحضور المادي بل على المشاركة في العالم الاجتماعي لمن نصوّرهم. ويتطلّب هذا الأمر القبول بأن ينظروا إلينا بالطريقة نفسها التي ننظر إليهم فيها. ويشعر دوپاردون بذلك بوضوح لدرجة أنه يُتبِع هذا المشهد التلصصي بدفاع طويل، حيث يستخدم واجب الإعلام والدفاع بالشهادة لتبرير التجاوز. إن الصحافي فوق القوانين التي يدافع عنها، وهو يكتفي بحجز الشر، على الرغم من أن زيف موقفه يكلّفه

غالياً. كما يظن أن لوماً سيميائياً يلحق به.

تبدو صورة السبجناء والطفل البائس مناقضة لصورة بيركونو المعاد تأطيرها. إن المعالم التأسيرية لنظام التصوير قوية فيها. غير أننا، في الواقع، أمام الشيء نفسه، فحضور النظرة فيها ظاهري بالرغم من أنه قد جرى تأكيدها، بدل محوها. ذلك أن المصور لا ينتقل في عالم الأشخاص نفسه الذين ينظر إليهم فيه، وهو لا يشاركهم في شيء. إنه محمي.

إن أخلاق الميدان، وهي نفسها لدى صانع الفيلم وعالم الإتنوغرافيا، تشكّل نقيضاً للتبادل والتعامل بالمثل، في نسختها المحلية. فهما لا يتمتّعان بحرّية رؤية مالاً يقدّم لهما، ولا يأخذا مالاً يقدّم لهما. وعليهما، كي ينتسبا إلى العالم السيميائي نفسه، أن ينتسبا إلى العالم الأخلاقي نفسه.

\*\*

ولنكرّر ذلك، إذا كانت الملاحظة تشكّل جزءاً من المشهد، وإذا كانت النظرة متزامنة مع الموضوع، فهذا يعني أن الذي ينظر، يُنظر إليه، وأن نظراته تعود إليه. وليسس الملاحظ محمياً من الناس الذيسن يلاحظهم: إنه هو أيضاً موضوع ملاحظة، وإن المتكلّمين معه لا يتوانون عن تقديم الدعم لموضوعة من خلال شروح إتنولوجية، تتحدث تفصيلاً على طريقتهم في الرؤية. ويصبح عالم الإتنوغرافيا بذلك من السكان الأصليين لمجتمعه الخاص الذي نقله بعيداً من أرضه، فيما السكان المحليون يصبحون علماء إتنولوجيا في مواجهة زائريهم. ليس علينا لوم الظروف التي تحدث حالات مثمرة من الحيرة. إنها شرط نجاح المشروع نفسه. فنحن بحاجة إلى علماء إتنولوجيا كي ندرس الإتنولوجيا. والعالم المحترف ليس الأقل سذاجة دوماً. ولا يجب الإلحاح هنا حول هذه النقطة، من أجل إضفاء الطابع النسبي على أهمية المادة الاتنوغرافية. إن الأنتروپولوجيا مقارنة بطبيعتها، فهي تولد من تقاطع وجهتي نظر، وتبادل بين منظورين. كما أن التعامل بالمثل يشكّل فيها القاعدة. ولا تحدرك أهميتها إلّا بذلك. إذ عليها أن تجد أصنافاً مشتركة في أنظمة تفكير

مختلفة، خشية أن تعود، في وصوفها، إلى الأحكام المُسْبقة التي نسيتها. إن مفهوماً أنترو پولوجياً غير مقارن، لا يأخذ قيمة إلّا من وجهة نظر الملاحظة الأولية، هو مفهوم ذو نزعة تمركز حول الإتنولوجيا، بشكل كامل تماماً. فهو لا يتكلّم إلّا على من نطق به. إنه في غير محله.

يقوم التمركز حول الإتنولوجيا، في مجال السينما الوثائقية على مبدأ أن ترى من دون أن تُرى (انسجاماً مع الإيديولوجيا الحديثة لآلة التصوير الخفية، أو آلة المراقبة)، وعلى مبدأ الرغبة في ملاحظة الأشياء بعيداً من الفصل السيميائي ومن دون المشاركة في الحقل. لذلك يتم الإعلان عندئذ عن غياب النظرة، لأنها لا ترغب في أن تكون جزءاً من المشهد. إن منهجية التقرير الصحافي تحصل على معلوماتها بطريقة الاستخراج، فيما يسعد الباحث لعدم مشاركته الوجودية مع أولئك الذين يُخضعهم للسؤال. إن المنهجية الإتنوغرافية والوثائقية على عكس ذلك: فالاستبيان محدود، أو مهمل، والملاحظة عرضية، وهي تقدّم ما هو جوهري لأنها تتأتى عن مساهمة طويلة في الحياة المشتركة.

تتميّز المنهجيتان بفرق في الموقف الجذري: إن النظرة حاضرة، في الأولى، وليس من حقها النظر إلّا لما يعرض عليها، وهي غائبة في الثانية، أو ترغب في أن تكون كذلك، ويُفرض حقها المقدّس في أن تكون هناك، على كل من يريد سماعها، مشجعاً الوهم أن باستطاعتها الشهادة على الأحداث مع البقاء خارجة عنها، سيميائياً. تأخذ كلمة «نظرة» ضمن هذه الشروط بعداً متطرفاً، كما هو الحال مع كلمة «الملاحظة». إن عالم الإتنولوجيا وجيرانه لا ينظرون إلى بعضهم البعض، بل يرون ببساطة بعضهم البعض، لأنهم يتبادلون النظرات ويعيشون، تحت نظر بعضهم البعض. هذا ما يحدث تماماً مع صانع الفيلم، وهذا ما يقوله فيلمه.

# ڤاليري جُليزو Valérie Gelézeau

# كوريا في العلوم الاجتماعية هندسات المقارنة في امتحان الموضوع المضاعف

تحشد الكثير من البحوث، حول الحقول الثقافية أو «الدراسات الحقلية» (التي استخدمها هنا كمرادفات)، الأفاق التعدّدية العلمية والمتجاوزة للثقافات في الوقت نفسه، مما يعيد إلى حقل النزعة المقارنة الواسع (دُتيين، بعد مجلة الدراسات الآسيوية (٧٠ [٤]، ٢٠١١)، والتي جاءت ردّاً على عدد مجلة الدراسات الآسيوية (٧٠ [٤]، ٢٠١١)، والتي جاءت ردّاً على إصدار الجزء الثاني من التاريخ المقارن لثيكتور ليبرمان (V. Lieberman)، التوازي الغريب (Strange Parallels)، على حيوية هذا الحقل. غير أنه إذا التوازي الغريب (Strange Parallels)، على حيوية هذا الحقل. غير أنه إذا شكل البعد المقارن، من خلال حشده للآفاق التعدّدية العلمية والمتجاوزة للثقافات، القاعدة الأساسية ذات القوة الخاصة التي تقوم عليها تحاليلنا، فلا يظهر هذا البعد، مع ذلك، في كتاباتي – كما تشهد بذلك، مثلاً، عناوين أبحاثي، إذ ما من عنوان فيها يعيد إلى مثل هذا المنهج، أو يستخدم مصطلحاً يوضح «الحركة المقارنة» (روبنسون، Robinson، ١٠١١)، يثار، انطلاقاً، من ذلك، سؤال يحمل مفارقة. هل بالإمكان إجراء بحث مقارن من دون مقارنة؟ نقترح هنا مناقشة الصيغ التي على أساسها، يستدعي بحث يجمع بين نقترح هنا مناقشة الصيغ التي على أساسها، يستدعي بحث يجمع بين

المقاربة العلمية (جغرافية كوريا) ومقاربة حقلية (تعيد إلى حقل الدراسات الكورية)، بطريقة واضحة إلى حدّ ما، أدوات المقارنة. يعيد هذا الاقتراح إلى تساؤلات عامة. ما الذي يميّز المنهج «المقارن»؟ هل هناك مناهج مقارنة ضمنية، أي مناهج تعبئ الطرائق المقارنة، أي طرائق تحشد مناهج المقارنة، من دون التعبير عنها مع ذلك؟ أليس كل منهج انعكاسي، في مجال العلوم الإنسانية والاجتماعية، هي بالضرورة حقول ثقافية مقارنة إلى حدّ ما، كما تقترح ذلك جوسلين داخليا (مهم المهم المهم المهم):

ليس المطلوب ضمن هذا المنظور التساؤل في ما اذا كانت المقارنة مفيدة للتفكير أم لا، ولا إذا كان من الواجب ممارستها: إن النزعة المقارنة هي، في كل الأحوال، أفق عملنا الدائم سواء أكانت ظاهرة أم ضمنية. إننا نمارس دوماً، سواء أكان ذلك بشكل واع أم غير واع، نقل المفاهيم أو الإشكاليات أو الأشياء التي اختبرناها في سياق آخر.

يعيد هذا النهج بعد ذلك إلى مسائل أكثر خصوصية تتعلَّق بموضوع أبحاثي نفسه، حيث يصبح البعد المقارن أكثر حسماً. لا تدخل أولى حقولي الواقعة حصراً في كوريا الجنوبية (المجموعات الكبرى في سيول والأماكن العامة فيها)، في الواقع، ضمن منهجية مقارنة (أو أنها تدخل بطريقة ثانوية فقط)، لقد قادتني الحقول الجديدة إلى أماكن لقاء بين الكوريتين (الحدود بين الكوريتين، نقاط التبادل شمال/ جنوب في شبه الجزيرة الكورية)، أثارت، مقارنين واضحين (حول العاصمتين سيول وبيونغ يانغ مثلاً، وعلى سبيل مقارنين واضحين (حول العاصمتين سيول وبيونغ يانغ مثلاً، وعلى سبيل التجريب). غير أنه ولأسباب تعود بخاصة إلى غياب طريق الوصول إلى الحقل، وغياب المعلومات - المصادر القانونية الكافية أقله- المتعلِّقة بكوريا الشمالية، فقد كان من الصعب مقارنة العاصمتين الكوريتين، أو الكوريتين، في الوقت نفسه الذي تستطيع فيه هذه المقارنة في وسط آسيا الشرقية، أن تبدو مفيدة جداً، لأنها تشكّل، إلى حد ما، المختبر التجريبي لمسار النمو المختلف مفيدة جداً، لأنها تشكّل، إلى حد ما، المختبر التجريبي لمسار النمو المختلف للمجتمعين اللذين انطلقا من نقطة البداية نفسها (قبل التقسيم).

وبذلك تبدو المسئالة التي تثار هنا على أنها نقيض لسابقتها، وتقود إلى مناقشة التوجّهات المعروفة جداً لدى مارسيل دُتيين في كتابه مقارنة ما لا يقارن. هل صحيح أن باستطاعتنا دوماً المقارنة؟ وما الذي يمكن مقارنته؟ هل هناك عدة أشكال للمنهجيات أو الخطابات المقارنة؟ ما الذي يحدث حين لا نستطيع مقارنة نظامين منبعثين، مع ذلك، من نقطة انطلاق متطابقة، كما أشرت إلى ذلك، بالنسبة للكوريتين (إنها الوحدة القومية قبل تقسيم عام ١٩٤٨)؟

تبيّن هذه المساهمة كيف تتبع التعدّدية العلمية والمقاربة الحقلية، التي تميّز اليوم الأبحاث عن كوريا، نزعة مقارنة ضمنية. فهي تعكس، في الشكل، طبيعة هذه الأمور الضمنية، ونتائجها، التي تحدد إمكانية المقارنة في الأبحاث حول كوريا (الكوريتين). إنها تتساءل حول نتائج اتفاق التقارب السياسي بين الشمال والجنوب - ذلك الاتفاق المسمى "إشعاع الشمس" (١٩٩٨ - ٢٠٠٨) (١١)، والذي دفع إلى القيام بعدد من المشاريع المشتركة بين الكوريتين، بما في ذلك، في حقل الجغرافية وتنظيم المدن. فهل خطابات مقارنة؟

#### الدراسات الحقلية

## المقارنة، التقاطع، التفكيك

يشير البحث حول «الحقول الثقافية» أو «الدراسات الحقلية»، ذلك الحقل المستقر، من الآن فصاعداً، في مشهد العلوم الإنسانية والاجتماعية في فرنسا، وبطريقة فعّالة، إلى محرّكين مهمين للنهج المقارن: ينطلق الأول من الإزاحة المكانية للمركز (بين هنا وهناك)، أي من مقارنة الأشياء أو الأصناف في حيزين اجتماعيين ثقافيين مختلفين. أما المحرّك الثاني فإنه ينطلق من نقل المنظور، أي من خلال مقارنة معالجة الموضوع نفسه، أو الصنف نفسه في

<sup>(</sup>۱) انظر العدد الخاص من مجلة «النقد الدولي»: «التعاون الكوري ۱۹۹۸- ۲۰۰۸»، تشرين الثاني وكانون الأول ۲۰۱۰.

علوم مختلفة. ولكن كيف ننتقل إلى المقارنة من التاريخ التقاطعي إلى تقاطع الحقول وتقاطع الآفاق، وبإيجاز، مما يشتكِّل اليوم أساس الدراسات المقارنة الأنكلوفونية؟

تشير سينثيا غارا- غوبان (Cynthia Gharra- Gobin) إلى البعد الضمني هذا للجغرافية المحلية الثيدالية (نسبة إلى الجغرافي الفرنسي ثيدال دو لابلاش) التي سعت إلى وصف «الشخصيات المحلِّية» وتحليلها، وذلك عبر دراستها للمنهجية المقارنة في العلوم الاجتماعية، وبعد أن ذكرت أن دوركهايم قد نعت علم الاجتماع بأنه مقارن ضمنياً. إن هذا المشروع الذي يهتمّ بتميّز منطقــة أو بلد وتفرّدها (المقارنة مع بلدان أخرى أو نماذج أخرى، ذات صفة تمثيلية)، يتميّز عن منهجية دراسة الحالات التي كان هدفها، على العكس من ذلـك، الحصول على معلومات عامة عـن التحليل العميق لفرد أو «حالة» (پاسـرون وريڤيل، ۲۰۰۵، Passeron et Revel). يذكّر الكاتب، في الوثيقة نفسها، إلى أي حد تعتبر المنهجية المقارنة أداة ضرورية لإنتاج المعارف، كما تؤكد حيوية الدراسات المقارنة للنمو ذلك، ضمن حيّز اجتماعي معلوم اليوم، حيث تصبح الرهانات الكبرى معولمة بالنسبة لأصحاب القرار (البيئة والنمو). تشير جنيفر روبنسون (J. Robinson)، هي أيضاً، وفي حقل الدراسات المدينية، إلى ضرورة نمو «حركة مقارنة» (روبنسون، ٢٠١١). غير أن المنهجية المقارنة لا تقتصر على الربط البسيط بين الحالات، بل تقوم على تحليلها انطلاقاً من المقولات، ووفاقاً لإستراتيجيات مختلفة (م ن، ص ٥).

ويمكننا اليوم أن نقدم الملاحظة نفسها بخصوص البحث في الحقول الثقافية التي تتطلّب، في منهجيتها نزعة مقارنة ضمنية، حتى حين لا يتم توضيح ذلك في بداية المشروع (الأبحاث المتجاوزة للحدود، الأبحاث التقاطعية، الدراسات التنمية المقارنة، إلخ). إن تحديد موقع البحث في مكان ما يعني، في الواقع، المقارنة الضمنية، «الهنا والهناك»، كما قال كليفورد غير تز (١٩٩٦)، وترتبط مقارنة الحقول، الثقافية المختلفة، أي الشكل الأهم

للمقارنة، بجوهر البحث في الدراسات الحقلية باعتبارها جزءاً من مشروع التناوب الضروري بين الهُنا والهُناك نفسه، حتى لو أخذ الطابع السياسي أولاً والمتركّز حول أوروبا (سزانتون، Szanton، ۲۰۰۲)؛ جيبسون-غراهام، والمتركّز حول ، Gibson-Graham)، ۲۰۰٤).

لقد أصبح هذا التضمين، من جهة أخرى، القاعدة المتينة لجميع الأبحاث الأولى حول التجمّعات الكورية الكبيرة، حيث بدا التطور السريع والصورة الإيجابية جداً، في سميول والمدن الكورية الجنوبية الكبرى في التسمينيات من القرن الماضي، على طرف نقيض مع الخطابات السائدة حول التجمّعات الكبري في العالم الأوروبي بخاصّة، سواء في حقل الدراسات المدينية الأساسية (التاريخ وعلم الاجتماعي المديني)، أم التطبيقية (تنظيم المدن، والتنظيم الإقليمي)، ولكن كيف يعمل هـذا التضمين في المقارنة؟ في كتاب سيول مدينة عملاقة، ومدن مشعة ( جُليزو، ٢٠١٠ أأو ب)، كانت المقارنة المستخدمة عبر فئة «التجمّعات الكبرى» شكلية أولاً: وكانت تستجوب التشابه في الأشكال المدينية هنا (أوروبا)، وهناك (كوريا الجنوبية). ويمكننا أن نستنتج من هذا التقارب بين الأشكال المدينية، نماذج عدة للتشابه على مستويات مختلفة، سنكتفي هنا بتقديم بعض الأمثلة عنها. تتناسب هذه الأمثلة في الحالتين، على المستوى الأكبر مثلاً، مع آليات التحوّل المدني (ضرورة مواجهة أزمة السكن)، المترافقة مع تدخّل الدولة (سياسات السكن الجماعي، التأطير القوي للسلطة العامة). وفي الطرف الآخير من المقياس، أي مقياس الحيّز الأصلى، يتناسب نمو التجمّعات الكبرى مع زمن الطفرات الاجتماعية (انبثاق الطبقات الوسطى)، والعائلية (صعود العائلة النواة: أب وأم وأولاد، غير متزوجين). وفي الوقت نفسه، وكما في جميع المقارنات، يتطلُّب تحديد التشابهات، في الحال، تحديد الاختلافات أو الفروق. إن أكثر هذه الاختلافات غرابة، في حالنسا، يتعلَّق ببني الملكية المسيطرة، واللذي يعتمد الأنموذج الكلاسيكي للتجمّعات الكبرى (المساكن ذات الأجر المعتدل (HLM) في

فرنسا، مقابل الوصول إلى الملكية في كوريا الجنوبية). وتسمح المقارنة، أخيراً أيضاً، بالفصل بين حيّزين، وفاقاً لهندسات أكثر تعقيداً، من تلك المقبولة في البداية غالباً: تؤكد دراسة انتقال الأفكار حول السكن الحديث، تلك الأفكار التي تحرّك حلقات المختصين بتنظيم المدن ومعماريي الخمسينيات من القرن الماضي في كوريا، وجود آليات تسير عكس الاتجاه المفضل لزمن طويل (من الغرب نحو الشرق)، كما تتبع مسارات معقدة أحياناً، من خلال منطق زمني أو مكاني خاص بآسيا الشمالية الشرقية (دور الاحتلال الياباني، مثلاً في السكن الكوري). ولقد سمحت لي المقارنة، بالمقابل، بالعودة إلى الخطاب السائد المتعلق بهذا الشكل المديني في أوروبا باعتباره علامة سيئة، أو تعبيراً مباشراً عن الأزمة المدينية، مستندة في ذلك، أيضاً، إلى نتائج البحث الذي قامت به الموركو» (Annie Fourcaut) حول هذه المسألة (دوفو وفوركو، ۲۰۰۶).

غير أن أهمية المقارنة، حتى لو كانت هذه المقارنة واضحة إلى حد ما، في بحث محدد (۱)، لا تقتصر على الكشف عن تشابهات أو فروق. إن لها سلطة (ضمنية أقله) التفكيك الضمني الذي يستند إلى ما وصفه دوني لومبار به «فضائل الحقول الثقافية»، أي الترياق الأكثر فعّالية في مواجهة «خطيئة الغربة» (Anatopisme) (لومبار ۱۹۹۳)، إنه مصطلح نحت بالقياس مع الغربة» أنظمة التفكير التي تعجز عن السيطرة على الشبكة المكانية: هذا هو حال نظام «أوروبي» يمكن أن يميل مثلاً، إلى تطبيق شبكة قراءة مركزية أوروبية في تحليل المجتمعات خارج أوروبا (انظر ضمن حقل الجغرافية الحضرية، روبنسون، ٢٠٠٤ فيما تتطلب المسارات المطلوب شرحها آليات محلية قديمة. إن المثال المعروض من روبنسون هو مثال تحديث اليابان، الذي يجد جذوره في

<sup>(</sup>١) أقصد «بمحدّد» البحث المنطلق من الحقل هناك، والذي يعرض شمروط انتاجه، وكذلك الوعي النقدي لوجهة نظره.

البني الخاصة بالاقتصاد الياباني السابق للبني التي قامت في أصل الرأسمالية التي نمت في أوروبا العصر الوسيط، بعيداً من التفسير الأحادي الذي يستند إلى إصلاحات ميجي (Meiji)، لمستوحاة من الأنموذج الغربي للثورة الصناعية. تؤكّد الأبحاث الحديثة حول آسيا الشرقية والوسطى إلى أي درجة أدخل انتقال المعارف والتقنيات القائمة في هذه المنطقة من العالم، وكذلك العلاقة التي تقيمها هذه المنطقة مع الغرب، التعقيد إلى الصورة السائدة، حتى تلك اللحظة، حول انتقال موجّه بشكل كبير: غرب- شرق (ليبرمان، ٢٠٠٩؛ پومرانــز، ۲۰۰۰؛ ونغ، Wong، ۱۹۹۲؛ وســوبراهمانيان Subrahmanyan ۲۰۰۵؛ بروكس، ۲۰۰۸). وفي الوقت نفسـه، وتحت تأثير «الدراسـات ما بعد الاستعمارية»، التي غيرت بعمق أنظمة الفكر التقليدي المتمركز حول أوروبا كولينيون Collignon، دعا باحـث، في حقل الجغرافية المدينية، مثل روبنسون (٢٠٠٤- ٢٠١١)، إلى استخدام متجدّد، نقدى، للنزعة المقارنة من أجل إعادة النظر، بجغرافيا المقارنة الثنائية، غالباً، والمتركزة حول الثقافة التي تستند إليها (مدن العالم النامي/ قيد النمو، مدن اشتر اكية/ رأسمالية، مدن أوروبا/ وباقى العالم).

أضف أنه، وفي الدراسات الحقلية، تقود الشروط العملية لممارسة البحث، في العالم، وبشكل حتمي، إلى «المفارقة» وإلى «العنف الاستكشافي» التي أشار إليها دُتين (٢٠٠٠، ص ٤٤)؛ ويمكن لهذا الإطار، الذي يسهل، في الواقع، تطبيق منهجية تعدّدية للعلوم (بسبب تجميع مختلف العلوم حول «الحقول الثقافية» ضمن الحيّز الملموس لمراكز البحث) والمنهج المتجاوز للثقافات (الذي يفرضه الميدان واللقاء مع البحث والباحثين) أن يدخل الاضطراب، ويشقق ويفرط عقد المقولات المألوفة عادةً، مؤدياً إلى تفكيكها. ويمكن أن نذكًر على سبيل المثال، بمشروع البحوث حول كوريا في «مدرسة الدراسات للعلوم الاجتماعية العليا» EHESS، والمتعلّق بالمسألة المنطقية في كوريا الجنوبية والذي جمع باحثين فرنسيين وكوريين من العلوم المختلفة (

جُليزو، ٤ • • ٢)، وأدى إلى استجواب مقولة هي في حالنا هنا مفهوم «المنطقة» لاستخدامه قاعدة المقارنة: «كان من الواجب اختيار مدخل على شكل مقولة والحرص على أن يكون عاماً إلى حدما، من أجل بدء عمل مقارنة ليست عامة بشكل زائد ولا خاصة بشكل زائد» (دُتيين، • • • ٢، ص ٤٢).

وبمـا أن مصطلح « المنطقـة» ذو دلالات متعدّدة في حقـل الجغرافيا الفرنسية، فإنه لم يتجنّب، في البداية، المواجهة مع الأساليب الكورية في النظر، ذلك أن تقليدين قويين تعارضا في حقل الجغرافيا نفســه على هذا المستوى: التقليد الموروث من الجغرافية المناطقية الفرنسية، التي تعتبر المنطقة، اليوم، حقيقة إنسانية أولاً، على المستوى المتوسط، والتقليد الجغرافي الإداري الكوري الذي يعتبر المنطقة مقولة أساسية، إدارياً أولاً. ولقد بينت حلقات البحث الأولى التي حاولنا، من خلالها الوصول إلى توافق حول مفهوم (على مـاذا نتكلُّم؟) إلى أي درجة تبعــد المواجهة بين التقاليــد العلمية التي تعتبر نمطاً لبعض أساليب التفكير، الانعكاسات الشرطية المكتسبة، وبشكل غير مناسب جداً، حتى لو اتخذ الجامعيون موقفاً نقدياً تجاه شبكاتهم الخاصّة. إن أسئلة ذات دلالة في سياق خاص، لا تعود ملائمة في ثقافة أخرى. كذلك هو حال العرض حول تاريخ مفهوم المنطقة الذي قُدم إلى شــركائنا الكوريين والذي أثار أسئلة تعيد إلى البعد السياسي والإداري، وكذلك المرتبط بإدارة المنطقة (المقاطعة)، بينما بدت الحدود والمقاييس المثبتة من جوهر الإشكالية، بلا أهمية. لا يمكن لمثل هذه المواقف أن تعد مثمرة، لأنه طالما أن التمايــزات في المفاهيم غير معروفة (وهــي لا تكون كذلك أبداً في بعض الأحيان)، فإن المنهجية المقارنة المطبّقة تفسح غالباً في المجال لتكوين انطباع بحوار الطرشان. غير أن التقاطع في الحقول يسمح، ما إن يتم تجاوز العنف الاستكشافي من خلال قبول مفاهيم أخرى، بالتحليل الأفضل لحقيقة هُناك فقط، بل وبتوضيح الالتواءات في منظور هنا أيضاً (هوسي- هولزشوخ، Houssay- Holzschuch، ۲۰۰۷، ص ۳۵).

### المقارنة والترجمة والتخلي

تثير المقارنة، في إطار الدراسات الحقلية، بذلك مسألة الترجمة بشكل سريع (كريستين، Christine ، إن المدخل اللغوي المُسْبق أساسي في كل مشروع ذي طابع مقارن: فمن دون التساؤل عن المرادفات والكلمات من أجل أن نقول هنًا وهنًاك، ليس هناك من طريقة مقارنة ممكنة. لقد توضحت هذه المرحلة اللازمة للمقارنة، بشكل خاص وجيد، ضمن مشروع حديث حول الأماكن العامة في البلدان «الوسيطة»، حيث تمت المقارنة بين الأماكن العامة لبلدان لا يمكن مقارنتها، مثل أفريقيا الجنوبية والصين وكوريا الجنوبية والمكسيك وتركيا (هوسي – هولزشوخ، ٢٠٠٧).

لقد أبرزت المسألة الاصطلاحية التي سيطرت على حلقات البحث، واقعة أن مصطلح «مكان عام» في كوريا الجنوبية ليس له مقابل بسيط. وبذلك فإن ترجمته ترتبط بشكل أكبر بالسياق، عَمّ هو الحال في الفرنسية والإنكليزية. وهكذا فكلمة «كونغونغ كونغان» konggong konggan (كونغونغ كونغان» للحات अ 大 空間 ( التحيير عونيا التي تترجم حرفيا : جمهور [دولة] + جماعة + فارغ + فجوة)، تشير، مع ذلك بشكل أكثر وضوحاً من اللغة الفرنسية، إلى فكرة الجمهور (التعبير عن الدولة) والجماعة، أضف أنها لا تستخدم إلّا بشكل هامشي في الأدب المختص. أما كلمة (Op'un sup'eisu) التي تعني حرفيا «فضاء» «مفتوحاً» بالإنكليزية، فتستخدم، هي نفسها، بشكل واسع في الأدب التقني والمبرمج في مجالي فتحطيط المدن والتنظيم الإقليمي – إلّا أنها تعيد بشكل واضح إلى حدّ ما، إلى أنموذج من الأماكن العامة).

وأخيراً فإن بإمكان اللغة الكورية أن تعبر بكلمة «كونغجوك كونغان» (kongjök konggan) عن مقولة المكان العام، وهي تشير إلى أماكن عامة ذات طابع اجتماعي للتجاور، وتعتبر حيزاً مغلقاً تقريباً (مثل حيّ، مجموعة كبرى، وحتى الأماكن المشتركة المغلقة مثل الحمامات العامة، أو ما هو أحدث منها، مثل مراكز المعالجة حيث تمارس فعّاليات اجتماعية مهمّة بعيداً

من الحيّز الأهلي). لسنا إذاً أمام مصطلح، بل أمام ثلاثة مصطلحات من لغة الوصول علينا أن ندرسها. ويزيد المسألة تعقيداً وجود الجناسات لكلمة (kong) في مفردتين صينيتين، تشيران، إلى حد ما، إلى الفكرة الغربية حول المسكان العام، مفردة ﴿ تعني «عاماً»، بمعنى الدولة، ومفردة للجمنى الجماعة، المجموعة، إلخ. يعكس اختيار مقاربة اجتماعية وأنترولوجية للحيّز العام، بذلك، مرونة الترجمة التي تطوّر حدود المفهوم ضمن حلقة البداية (المؤلفة من ستة جغرافيين فرنسيين وعالمة أنتروپولوجيا فنلندية).

ومع ذلك، وفي معظم الحالات (كما يقترح ذلك، من جهة أخرى، المثال الكوري الجنوبي السابق حول جناسات (لاصلام)، فإننا سنواجه، سريعاً، مشكلة ما تستحيل ترجمته. غير أن أحد محاور التحليل المقارن، يقع في الغالب، فيما لا يمكن ترجمته. ففي مقالة حول كتاب أماكن الثقافة لمؤلفة هومي بهابها (Homi Bhabha) تذكر تيفين ساميول (Homi Bhabha) تذكر تيفين ساميول (Homi Bhabha) تذكر ويفي الهندي حول إن إحدى النقاط ذات الأهمية الكبرى لعمل الأنتروبولوجي الهندي حول مفهوم المواطنة العالمية المحلّية يقوم «على وصف الطريقة التي على رابط الاختلاف الثقافي أن يواجهها مع ما لا يمكن ترجمته، ما يمكن أن يشكل، في لحظة معيّنة، فرقاً ثقافياً لا يمكن قياسه، وهو ما يظهر في اللغة على شكل نسيان للدلالة أو الرمز الضروريين، في لحظة ما، من أجل التعبير عن هذه الدلالة. تطالب تيفين ساميول بترجمة لا تمثّل تملكاً للآخر، بل رابط يظهر من خلال الفرق ويمنحه قيمته. ومع ذلك، فقد أوضحت لي التجربة الجديدة لأطلس سيول (جُليزو، ٢٠١١)، حول أنموذج مختلف عن النشر، هذه المشكلة، بشكل ملموس، لدرجة تمنيت معها أن أشرحها لنفسي في ملاحق الكتاب (ص ٧٩).

إن بعض خيارات الترجمة التي تتشارك مع منطق ما، من دون أن تهمل مع ذلك الوقائع [المحلّية] التي لا تسمح بالوصول إلى نهاية هذا المنطق، هي من دون شك غير كافية وتبدو موقتة على الأرجح، ما يبرهن بوضوح أن مدينة كبيرةً هي عالم لا يتوقّف عن النمو.

وهكذا كان عليّ، حتى في مؤلف توليفي (أو تبسيطي) أن أشرح الخيارات «المنطقية» للترجمة كي أختم، في النهاية، بموقف مفاجئ، وواقعي، وبسيط، يرى باستحالة الترجمة أو باستحالة اختزال روح الأماكن هناك، بالنسبة إلى القارئ هنا. وربما شكّل هذا الإهمال لمسألة المفاهيم والترجمة، أحد الشروط الضرورية من أجل منهجية مقارنة تستطيع تجاوز الملاحظة البسيطة لتمايز الثقافات العصية على الوصف وغير القابلة للقياس، والاختزال (داخليا، كمايز الثقافات، ٢٠٠١، ص ١١٨٧).

### المقارنة والمقابلة والتعميم،

تشكّل الطريقة العلمية التعدّدية المحرّك الثاني للمنظور المقارن لأنها تنتج أيضاً «المفارقة الاستكشافية الخصبة» التي تحدث عنها دُتيين، كما يوضح ذلك المشروع الجديد لمركز كوريا في «مدرسة الدراسات الاجتماعية العليا» «حول حدود التبادل في شبه الجزيرة الكورية»(١). لقد حرَّك هذا المشروع مفهومــاً آخر هو حدود التبادل الذي طوره جغرافيون فرنســيون بخاصّة، غير أنه تحوَّل، في النهاية، إلى شـبه نظرية، لا بأس بها، تبدو أكثر مرونة (أي أكثر فعَّالية واستخداماً في علوم أخرى)، ذلك المشروع الذي دفعت إليه ضرورة تطوير التحليل في العلوم الإنسانية، في فترة التقارب بين الكوريتين (١٩٩٨ -٠٠٠٠)، وأدى، فــي حينــه إلى خطابـات برمجية (إعــداد توحيد افتراضي للكوريتين)، أو خاضعة للاقتصاد والعلوم السياسية (العلاقات الدولية). وعلى الرغم مـن التقارب بين الموضوعين (كوريا بين عامي ١٩٩٨ – ٢٠٠٠)، فإن المواجهة بين الآفاق والمواد وطرائق البحث، قد أدت إلى الظاهرة نفسها التي تم وصفها سابقاً في حالة حلقات البحث حول مفهوم المنطقة: المرور بحوار طرشان ينبثق من موقف حيث عمل البعض يطيح بأساس عمل الآخرين نفسه، بالرغم من أنهم يعملون جميعاً ضمن مشروع مشترك. ونقول على ضوء ذلك

انظر lodel. ehess. fe. /crc انظر (۱)

إن حلقات البحث في الأبحاث المشتركة لم تفشل في إنتاج تعريف مشترك لحدود التبادل فقط، بل حدث أن وقعت المواجهة أيضاً بين مفهومين بشكل سيريع، المفهوم الذي يؤمن بإمكانية تحليل العلاقات شمال/ جنوب ضمن مصطلحات حدود التبادل، والموقف الآخر الذي ينكر ذلك. وبذلك، فإن المقولة، أو المفهوم المختار، في المشروع المقارن قد وقع في دائرة الخطر من خلال انفلات العنف الاستكشافي في الموصوف سابقاً. وعلى الرغم من المصطلحات المشتركة، فقد أدّت مفاهيم غير متجانسة، في النهاية، إلى النتائج نفسها التي أدّت إليها المصطلحات غير القابلة للترجمة. وربما تأتى ذلك عن الفرق الناتج من أن هذا الموقف هو من دون شك، أكثر إحباطاً بشكل ملفت وباعث على الاضطراب، في إطار علمي تعدّدي، مما هو عليه الحال في إطار متجاوز للثقافات، حيث نتوقع، مبدئياً وجود فروق في المفاهيم. ويشير النص متجاوز للثقافات، حيث نتوقع، مبدئياً وجود فروق في المفاهيم. ويشير النص نجمت عنها ( جُليزو وآخرون، ٢٠١٠، أنا من يؤكّد ذلك):

كان العمل، من وجهة نظر استكشافية، مفيداً بشكل خاص بالرغم من أنه كان غير متوقّع أحياناً. لم يؤد النقاش حول وجود حدود التبادل، نفسها، في الواقع، بين الكوريتين، إلى أي توافق حقيقي ضمن فريق العمل، وبالرغم من كل شيء، فإن استخدام هذا المفهوم الجديد لتحليل مسألة شمال/ جنوب في كوريا قد ساهم في إظهار صلابة هذا الثبات بين الكوريتين على مستويات الدائرة الاجتماعية كافة، وحتى في خطاب الدراسات الكورية.

وهكذا فقد سمح العمل، من خلال المواجهة نفسها والحالات غير القابلة للمقارنة ظاهرياً، بتحليل عدة عناصر عامة في تقسيم كوريا، أو بالإضاءة عليها. يتعلَّق العنصر الأول بجوهر تقسيم كوريا، الذي يمكن أن يحلل باعتباره «واقعة اجتماعية شاملة» وفاقاً لتعبير موس (Maus): إن التقسيم المكاني بين كوريا الشمالية وكوريا الجنوبية ظاهرة تندرج في جوهر المجتمعين المنقسمين نفسه، وعلى كافة مستويات الإطار الاجتماعي، بعيداً من السياق الجيو سياسي وحده. وهناك عنصر ثان يتعلَّق بهندسة هذا التقسيم السياق الجيو سياسي وحده. وهناك عنصر ثان يتعلَّق بهندسة هذا التقسيم

وعمله. وقد ظهرت صور، مثل صور القطاع (مثل القطاع الاجتماعي للاجئي كوريا الشمالية في الجنوب، والمنعز لات المكانية السياحية، أو الاقتصادية على طول الحدود بين الكوريتين)، أو الفجوات (الحيّز الرمزي المفتوح في السينما الجنوبية الذي يعالج قضايا الشمال، أو الحيّز العلمي في كتب تاريخ كل من الكوريتين)، باعتبارها بنى تفسيرية مهمّة. وفُسّرت الآليات الفاعلة (مراقبة التدفق على الحدود، وكذلك أيضاً مراقبة خطاب الدولة - من جانب وكالات الصحف في الكوريتين - أو بواسطة الإنتاج السينمائي، إلخ)، على أنها مسارات تعود إلى التنظيم المعروف، الآن، في نماذج أخرى من حدود التبادل الجغرافي (السواحل والحدود). ويرتبط عنصر ثالث، أخيراً، بالبعد الزمني لهذا التقسيم الذي علينا أن نعالجه، ليس على أنه لحظة مضت من تاريخ شبه الجزيرة الكورية (پيرّيه، من ١٩٤٥ و١٩٥٤، وفاقاً للأحداث المصطفاة)، بل على أنه مسار يعمل الآن، إنه بناء مستمر.

لقد شكّلت حلقة البحث، في المشاريع الجماعية كلها الحيّز العلمي للمقارنة الفاعلة، مثبتة بذلك الانتقال من التعدّدية العلمية إلى تعدّدية تجاوزية علمية حقيقية: لا يعني هذا الأمر تتابع الحقول أو الآفاق، أو المواجهة بينها، بل المسار الإبداعي للمقارنة الذي تُعدّل، من خلاله، المواجهات بعضها بعضاً، كما تتغيّر طرائق التفكير التي كوّنتها. من هنا يمكن لبحث حول الحقول الثقافية، لا يقتصر على أن يكون تمريناً بسيطاً في مجاله ضمن حقل ثقافي معيّن، بل يضع الآليات الموصوفة موضع التنفيذ، أن يدرك، من دون شك، قدراته على التعميم.

إذا كانت الدعوة إلى «مقارنة ما لا يقارن» توضح جيداً خصوبة هذا النوع من الأسئلة المتجاوزة للثقافات والعلوم، فإنها تثير بشكل غير مباشر أيضاً مسئلة ما هو قابل للمقارنة، وما هو ليس كذلك - مسألة يعترف دُتيين بأن من الصعب الإجابة عليها، وسئاحاول توضيحها هنا، من خلال حالة الدراسات حول الحدود الكورية وتقسيمها.

## كوريا، كوريتان، الموضوع المضاعف:

#### كيف نقارن؟

تعتبر الدراسات حول الحدود والعلاقات بين الكوريتين، وكذلك الأدب البرمجي الوافر، أي تلك التي تعالج إعادة التوحيد، مجالات كانت فيها الطريقة المقارنة فعّالة، بشكل خاصّ. لقد كانت حالة ألمانيا، بخاصّة ولا تزال حمرّكاً قوياً لمقارنه، أدت إلى تبادلات كثيرة بين العلميين والخبراء في البلدين. فعلى المستوى السياسي، تبدو الحالة الألمانية مرجعاً مقارناً ضرورياً بالنسبة إلى ا+-لغلكوريتين، ولنذكر هنا أنه إذا شكل المثال الألماني بالنسبة لكوريا الجنوبية، أحد نماذج سياسة «شعاع الشمس»، من حيث الالتزام تجاه كوريا الشمالية، فإن هذه الأخيرة قد عبّرت رسمياً عن خشيتها من إعادة توحيد يقوم على الذوبان في الجنوب، عام ١٩٩٠، وذلك في أثناء المحادثات التي يقوم على الذوبان في الجنوب، عام ١٩٩٠، وذلك في أثناء المحادثات التي والتبادل» المعروف بـ «الاتفاق الأساسي»)، الذي يسمح بتنمية التبادلات بين الكوريتين نتيجة وضعها ضمن إطار شرعي، بخاصة (جُليزو، ٢٠١٠). وانطلاقاً من الحالة الألمانية أيضاً، تم إعذاد جميع التوقعات الرقمية المتعلّقة بكلفة إعادة التوحيد.

يشكل وجود الكوريتين، إضافة إلى ذلك، حالة دراسية غير مألوفة، ضمن أفق العلوم المقارنة (سواء اهتممنا بالمجتمعين، الواحد أو الآخر). إننا في الواقع، أمام مجتمعين جارين، متجاورين، يسبب التحليل المقارن مشكلة لهما: إما أن تعاد هذه المجموعة الاجتماعية المكانية أولاً إلى الزمن الطويل لهمام كوري» متجذّر في شبه الجزيرة، ونستطيع، في هذه الحالة، أن نفترض قيام تقسيم، لم يكد يتجاوز الخمسين سنة، يعتبر حدثاً عابراً في التاريخ، وأن المقارنة تؤدي إلى العدم. أو أن نقف، من وجهة نظر كورية، وليس من وجهة نظر غربية مركزية، ترى أن التقسيم هو أكثر من لحظة تاريخية بسيطة وعرضية (حدث عام ١٩٤٥، تحرير كوريا من جانب القوات السوڤياتية والأميركية،

وكان عام ١٩٥٣ نهاية الحرب الكورية)، لا تشكّل فعّالية تعمل حتى الآن فقط (انظر ما سبق)، بل ستكون وسيلة إعادة كتابة للماضي في الكوريتين أيضاً، كما ستصبح بنية ستحدّد المستقبل، مهما كان المستقبل السياسي لشبه الجزيرة.

من المناسب أن نذكّر هنا بمفارقة الحدود بين الكوريتين التي لا تعتبر واحدة، إنها أيضاً أكثر من حدود، إنها في الواقع «لا حدود»، لأنها خط وقف إطلاق نار بسيط لـ «حرب لم تنته» (غرينكر، ١٩٩٨، Grinker): فمنذ هدنة إطلاق نار بسيط لـ «حرب لم تنته» (غرينكر، ١٩٥٨، لم تسمح أية معاهدة سلام بتحويل المنطقة المنزوعة السلاح إلى حدود دولية، ما يسبعر المواجهات الدائمة في أقاليم الأطراف التي تعود إلى مناطق غير محددة، في هذا الوضع الجيو-سياسي. وتشكّل هذه الحدود، أيضاً، حدوداً دولية، تقسم الشعب الكوري في وحدته العرقية والثقافية، تلك الوحدة القديمة فعلياً - إنه البعد الذي استخدم من أنظمة الحكم إلى جانب ما يسمى حدوداً. وأخيراً ووفاقاً لتعبير ميشيل فوشي (Michel Foucher) ما يسمى حدوداً. وأخيراً ووفاقاً لتعبير ميشيل فوشي (Michel Foucher) شمولاً، إنه الانقسام الإيديولوجي والاجتماعي السياسي الكبير الذي وسم القرن العشرين، بين عالم رأسمالي وعالم اشتراكي، والذي يشكّل هو أيضاً القرن العشرين، بين عالم رأسمالي وعالم اشتراكي، والذي يشكّل هو أيضاً صيغة أنموذجية للانقسامات الأخرى.

ويكرّس هذا الانقسام اليوم، التقارب المكاني للمجتمعَين اللذين تتعارض صفاتهما بشكل كامل تماماً: جمهورية كوريا، دولة صاعدة، نامية صناعية، ديمقراطية حديثاً، وجمهورية كوريا الديمقراطية الشعبية، بلد معزول على المستوى العالمي، يواجه أزمة تمنع النمو، وذات نظام شمولي (السلالة الاشتراكية الوحيدة في التاريخ العالمي). إن هذا التباين يضع كوريا في دائرة «عداء العالم» (بروني ويزاس وتيري، ١٩٩٢؛ هوس هلزشوخ، ٢٠٠٧)، ويدفع إلى التأمل حين نعلم أنها كانت، في بداية الستينيات من القرن الماضي، التنين الآسيوي الثاني بعد اليابان، في وسائل الاعلام الأوروبية.

ومع ذلك، وعلى الرغم من الانقسام الاجتماعي المكاني بين الكوريتين،

فإنسا نلاحظ وجود بنى متشابهة، في حقول العلوم الاجتماعية المختلفة. فعلى المستوى السياسي، مثلاً، يقيم عدة مؤرخين (ماير، Meyer، ٢٠١٠؛ وكومنغ، Cuming، ٢٠٠٤)، رابطاً بين الإيديولوجيا الكورية الشمالية (المجوشي Juche)، والصيغة الثقافية التي تبينها الكنفوشية. كما بإمكان هذه الصيغة نفسها أن تقرّب بين التحليل السياسي لنظرية الزعيم في الدعاية الكورية الشمالية (مير، ٢٠١٠) والقراءة الأنتربولوجية للتخييل في مسلسل كوري جنوبي عن الأسرة (۱٬۰۱۰) والقراءة الأنتربولوجية للتخييل في مسلسل فهو يشكّل، في ذاته، تحذيراً ضد بعض ميول النزعة الثقافية (۱٬۰۱۰) يعيد، بالرغم من كل شيء، إلى البنى الأساسية المندرجة في التاريخ الطويل للمجتمعين الكوريين.

ومع ذلك، لا تجعل مضاعفة موضوع الدراسة المقارنة أكثر سهولة. فقد رأينا، في الواقع، وفيما سبق، أن النزعة المقارنة تقود إلى تمايز الأصناف المألوفة وانتقالها وتفجرها، من أجل حل يجد نفسه أحياناً، خارج نقاط بداية التفكير نفسها. كنا نتحدث، سابقاً، على عدم الفهم ومشكلات الترجمة. وتثار المشكلة في كوريا حيث الانقسام اللغوي شمال/ جنوب معروف اليوم جيداً، ويمكن أن يُوضح من خلال القصة التي رواها لي، يوماً، أحد زملائي الكوريين الجنوبيين المختصين بهندسة المدن في كوريا الجنوبية. فيما أحدّثه على مشروع حدود التبادل شمال/ جنوب في كوريا، روى لي لقاءه الوحيد مع أحد زملائه الكوريين الشماليين: حدث ذلك في الثمانينيات من القرن الماضى، بناء على دعوة «وكالة الاستخبارات المركزية الكورية»، «وكالة الماضى، بناء على دعوة «وكالة الاستخبارات المركزية الكورية»، «وكالة

<sup>(</sup>۱) محاضرة في حلقة البحث المتعدّدة الاختصاصات للدراسات الكورية في EHESS، ۲۰ تشرين الأول ۲۰۰۱، قدّمتها كلوي پابيرز (طالبة دكتوراه في جامعة باريس العاشرة - نانتير): «القرابة الخيالية والقرابة الحقيقية، قراءة أنتر و پولوجية في مسلسل بوليانغ كاجوك Pullyang kajok».

 <sup>(</sup>۲) تحذر «داخلياً» من «حدود النزعة المقارنة ومن التأثيرات الثقافية المرتبطة بالمقارنة»
 (۲۰۰۱) ص ۱۱۸۱).

كوريا الجنوبية»، التي كانت تستجوب منشقاً جديداً، كان يعمل مهندس مدن في بيونغ يانغ. لقد كان م.ك. مهندساً للمدن هو الآخر، يشارك في مقابلة دامت عدة ساعات في أحد فنادق سيول، واستنبط منها فكرة حوار الطرشان المحبط، الذي وصفته في ما سبق، بخصوص حلقات بحث مختلفة عابرة للثقافات أو الاختصاصات، وهو يتذكّر، بخاصة، استحالة التواصل حول مسائل تتعلّق بشكل خاص به «مركز المدينة «Tosim»، ووظائفه، تلك المسائل التي لم تكن تعني شيئاً لزميله الشمالي. ويختم م.ك، قائلاً: «لقد كانت الوقائع المدينية مختلفة تماماً.» (مقابلة مرتجلة مع م.ك، كانون الثاني

# كوريتان وأربعة خطابات أي مقارنات

ليست الحدود فقط ما يميّز بين مهندسي المدن في طريقة حديثهما عن المدينة، فهذه الحدود موجودة أيضاً في الحقل العلمي. يُعبِّر التقسيم الإقليمي والسياسي عن نفسه في الكوريتين، كما رأينا، وعلى جميع مستويات الحلقة الاجتماعية، وحتى في خطاب الدراسات الكورية (جُليزو وآخرون، ٢٠١٠). لقد بيّن مشروع «حدود التبادل»، بشكل خاصّ، أن التقسيم قد استوعب ودُعم في الخطاب السياسي وبه، في أنموذج الدراسات الكورية حتى نهاية القرن العشرين. ذلك الخطاب الساعي إلى شرح الانسجام ووحدة الهوية الكورية (الجنوبية) – سواء تمثّلت في خصوصية «المعجزة الكورية الجنوبية»، أم في خصوصيات الثقافة الروحية (مثال ذلك، الدراسات الكثيرة حول طقوس السحر). لقد كان مستوى التفكير بذلك قومياً بشكل إرادي، أو أصغري محلي (القرية الكورية، المكان المميّز للهوية التقليدية في طريق التحديث: (غيموز، (القرية الكورية، المكان المميّز للهوية التقليدية في طريق التحديث: (غيموز، المتوسطة (المدن المتوسطة)، بينما لم تعالج أو عولجت قليلاً، المستويات المتوسطة (المدن المتوسطة، «الأقاليم» الكورية الجنوبية، المناطق). وقد اعتبر التقسيم سياقاً المتوسطة، «الأقاليم» الكورية الجنوبية، المناطق). وقد اعتبر التقسيم سياقاً

خارجياً، ضمن هذا الأنموذج «الذي يركّز على الجنوب»، أيْ خلفية تؤثر «من بعيد» في المجتمع الكوري الجنوبي – وهذا يميّز، استرجاعياً، تماماً، أبحاثي حول المجموعات الكبرى الكورية الجنوبية حيث تعيدنا المسألة إلى ما هو «قومي»، في كوريا الجنوبية – فتبدو سيول تعبيراً عن الأمة الكورية الجنوبية. لقد طورتُ أيضاً، وانطلاقاً من دراسة بعض النصوص العائدة لأدبيات الجغرافيا المناطقية والعامة (الجغرافيا العمومية سابقاً) الفرنسية والأميركية والكورية الجنوبية، بناء جغرافيات التقسيم (جُليزو، ٢٠١٠). إن بحوث مركز كوريا، التي تمثل ظهور نمط جديد من الأفكار، حول المسألة المناطقية، في نهاية القرن العشرين، قد ساهمت في صعود كوريا أقل أحادية، مما كانت عليه سابقاً: «إنها كوريا المهمّشة» التي عُرفت في الواقع على المستوى ما تحت القومي (فلم تعد الأمة المسيطرة، بل أصبحت فسيفساء محلية حقيقية) وما فوق قومية (الاغتراب الكوري وعولمة الثقافة الكورية، الخي). وأخيراً إن مشروع «حدود التبادل»، قد ساهم في تفسير الحدود التي المعارف والخطابات حول كوريا (جُليزو، وآخرون، ٢٠١٠):

لقد اتصفت الدراسات الكورية التقليدية بصيغة وحدة كوريا القائمة عبر منظور إيديولوجي مطور من جانبي خط الفصل. وفي الواقع، ووفاقاً لموقع الدراسات الكورية في عالم ثنائي القطبية في غالبيته، لمرحلة ما قبل ١٩٩٠، فإن هذه الدراسات قد انقسمت إلى قطبين: المعارف حول «هان غوك» (Han'guk)، أو كوريا الجنوبية، من جهة، والتي تطوّرت انطلاقاً من كوريا الجنوبية والدول الغربية لتحدث «بوكان» (Pukhan) أي كوريا الشمالية، من وجهة نظر الجنوب، ومعارف «شوسون» (Chosŏn) أو كوريا الشمالية، والتي تطوّرت انطلاقاً من كوريا الشمالية والكتلة الصينية السوڤياتية لتبنّي «نام شورون» (Nam Chosŏn) أي كوريا الشمال، من وجهة نظر الشمال، من

لم تنتج خطابات التقسيم إذاً هاتين الكوريتين، بل أربعَ كوريات- وذلك تعقيد جديد للموضوع المضاعف.

غير أن مسألة الحدود موجودة تماماً في جوهر هذا التغيير في نظام الأفكار في الدراسات الكورية. إن زوال حدود مادية أولاً (حدود الستار الحديدي في أوروبا)، قد شكّل عامل تطوّر: فقد أدى قيام منطق ما بعد الحرب الباردة في أوروبا، إلى انتقال أكثر أهمية للأشخاص والمعارف وموضوعات الدراسة، بين القطبين السابقين في أوروبا، وتمكّن من تطوير الحدود العلمية التي قسمت، حتى ذلك الحين، الدراسات الكورية. وقد شكّلت هذه الحدود، من ثم، نقطة الانطلاق لدراسة حدود التبادل: لقد استطعنا، حقاً، إظهار الصيغة الثنائية التي تميّز المعارف في كوريا، من خلال تركيز التفكير في هذا المكان بالتحديد، أي خارج هذا المجتمع كما خارج المجتمع الآخر، أي في نقطة القطع و/ أو التلاقي، ومكان الفجوة والقطاعات والهوامش. وأخيراً، فقد بدا التساؤل حول «فعالية الغيرية» ضمن ما يبدو أنه، نفسه أيضاً، أكثر بروزاً، وأكثر خصوبة بالنتيجة، ضمن المصطلحات المعرفية، وذلك في «حيّز ثالث» (بهابها، ٢٠٠٧)، ليس ضمن المصطلحات المعرفية، وذلك في «حيّز ثالث» (بهابها، ٢٠٠٧)، ليس

أضف أنه في العديد من الاختصاصات، وفي الفترة نفسها، فإن القيام بمشاريع المقارنة الحقيقية، ضمن الدراسات الكورية (ديليسن وعبد الفتاح، Delissen, Abdelfettah، ٢٠٠٦، بلاك، وإبيشتاين وتاكيتا، الفتاح، Black, Epstein, Takita وريا اليوم، التي اعتبرها أيضاً «ثقافة نظرية»، ما يعيد إلى أمرين: أولاً فكرة أن الثقافة الكورية تنتشر أبعد بكثير من شبه الجزيرة الكورية، في العديد من الأقاليم (نتيجة للهجرات الكبرى المعاصرة، القسرية وغير القسرية، والتي شكّلت نوعاً من الاغتراب لأكثر من سبة ملايين نسمة)، ثم الفكرة التي أشرنا إليها سابقاً، بأن التقسيم مندرج على كل مستويات الحقل الاجتماعي وأننا هنا أمام مسار جار وليس أمام ماض، بكل بساطة.

ويمكننا أن نشير، من أجل إنهاء هذا التقسيم، إلى واقعة أنه، في الحقول الثقافية، تشكّل «الدراسات الكورية»، اليوم حقلاً من العلوم الاجتماعية

المصابة بالفصام قليلاً: إذ لا يمكسن للمعارف الموجودة في حقل الأبحاث، أن تُحدّد بشكل بسيط أو غامض «في كوريا» أو أن تُعالج «كوريا الأقاليم والمجمعات» (يعيد عنوان محاضراتي في «مدرسـة الدراسات العليا»، بهذا المعنى، إلى نوع من الخيال). إن التفكير والدراسات حول كوريا متركّزة، إما في الجنوب أو في الشمال - غير أن السؤال، في أوروبا والولايات المتحدة، حــول الثنائية أو التعدّدية «في كوريا» (التي تعتبر خرافة، كما قال ذلك باتريك موروس [٢٠١٠])، قد تمّ تلافيه أو إنكاره، فيما التعبيران عن الثقافة/ الأمة الكورية، قد وُضعا، في الغالب، وبشكل ضمني، على مستوى مختلف من الشرعية أما يعيد، في الواقع، إلى سؤال سياسي (يقابل اليوم بين النظام الشمولي لكوريا الشمالية والنظام الديمقراطي لجنوب كوريا). وهكذا، فإن التساؤل، في العلوم الاجتماعية، عن كوريا (الكوريتين) يتطلُّب، اليوم، استيعاب أهمية «التقسيم الطويل» (زامندار، (Zaminder، ۲۰۰۷) و «الثقافة النظرية» (بونميـزون، ٢٠٠١)، الصاعدة لأن هـذه «الثقافة النظرية» هي قيد الإنشاء والتوسّع، أولاً، ولأن الخطابات العلمية حول كوريا، تبقي، في الغرب، وبالرغم من كل شميء، خاضعة بشمكل قوي، لهذا المنظور المتركّز حول الجنوب، ثانياً.

تتعرّض مقارنة الكوريتين للعرقلة بشكل مضاعف، في الواقع: من خلال عدم إمكانية الوصول إلى الأرض الكورية الشمالية، من جهة، وبسبب وجود الخطابات الأربعة التي تقوم، في الواقع، على مبدأ نفي الأفق القادم من الجهة الأخرى. ومن جهة ثانية، أليس بإمكان المقارنة أن تكون مثمرة فعلاً كي تنتج خطابات جديدة حول المجتمعات الكورية؟ ليست فكرة «الثقافة النظرية» لعباً على الكلمات فقط، ناتجاً عن «الحدود النظرية» لميشيل فوشي، وهي لا تحل على الكلمات فقط، ناتجاً عن «الحدود النظرية» لميشيل فوشي، وهي لا تحل أيضاً محل مفاهيم أخرى شبيهة، مثل «المشهد الاتنولوجي» (Ethnoscape) الذي طوره أرجون أبادورَيْ (Arjun Appadurai). يمكن لهذه الفكرة التي اقترحتها، مع ذلك، جويل بوغيزون واستوحيت من أعمالها حول مجتمعات

جزر المحيط الهادي، والتي تعيش، ضمن علاقات مختلفة تماماً في الإقليم، أن تطبّق بشكل مثمر إلى حد ما في المسألة الكورية. فهي تعبّر، بشكل قوي، عن فكرة أن العالم الكوري هو اليوم تعدّدي، على الرغم من كونه متناسقاً جداً، وأن التقسيم قد شكّل، وعلى مستويات مختلفة، العديد من الوقائع الاجتماعية وغذّاها بالمعطيات: مثال قطار الأنفاق في المدينتين، وظهور الحي الأولمبي في سيول وفي حي كوانغبوك في بيونغ يانغ والاندفاعة نحو الجنوب وراء نهر «هان» في سيول في السبعينات من القرن الماضي، وبنية المساكن الجماعية نفسها في سيول. تعيد هذه العناصر كلها إلى السؤال البسيط حول بناء المدن وشكلها، غير أن أمثلة أكثر غير مرئية يمكن أن تذكر.

وعلى العكس، يمكن لدراسـة سيول، على ضوء العاصمـة الكورية الشمالية، أن تبدو أكثر أهمية طالما أن العلوم الاجتماعية تبحث في الموضوع «عاصمــة» (الذي لا يمكـن أن يدرس مثـل أي مدينة)، كما تقــدم أدوات التحليل للتغيّرات المدينية، ضمن هذا السياق الخاصّ (أفكر في أعمال إيزابيل باكوش ويانيس تسيوميس، I. Backouche, Y. Tsiomis). ومع ذلك، وبسبب اختلال التوازن المعرفي، فإن البدء بهذا المشروع كان صعبا بشكل خاصّ. وإذا اكتفينا بالمصادر حول هاتين المدينتين، فإن الخلل يبدو عميقاً: لقد أنتج العلم المختص بسيول، المعرفي والعملي، في الوقت نفسه، والكوري الجنوبي والغربي، في الوقت نفسم، الكثير من المصادر التي لا نستطيع اليوم الإلمام بها، في تنوّعها وحجمها. نحن في مواجهة مشكلة توجّه واختيار، واختيار للميدان بشكل خاصّ-لأن وجود المصادر كلها، نفسـه، والتي نستطيع الوصول إلى العديد منها عبر الشبكة، يجعل دراسة الحقل ضرورية أكثر. إن ندرة المصادر الثانوية في بيونغ يانغ يتطلّب هنا أيضاً، اللجموء المفترض للميدان-لأنه، وبالرغم من وجود الميدان في وضع مراقبة (ما سيشكل موضوعاً آخر)، يبقى دور الاتصال المباشر مهماً في تقديم المزيد من مفاتيح الفهم للمعرفة غير المباشرة التي تحملها المصادر الثانوية. يسمح

هذا المثال، من جهة أخرى، بالإجابة، بشكل جزئي، على السؤال حول ما هو قابل للمقارنة، وما هو ليس كذلك الدعوة دُتيين الذي يفترض أن كل شيء قابل للمقارنة، شرط أن تطبّق على أصناف تسمح بتقريب المسافات الأكثر تباعداً. أما في الحالة التي نحن بصددها، هنا، أي سيول وبيونغ يانغ، فيجب أن تكون مقارنتهما سهلة، إلّا أن الأمر ليس كذلك، بسبب من الاختلال في المواد الذي يؤدي إلى الاختلال في بؤرة التحليل، وإلى استحالة المقارنة.

### خطابات «شعاع الشمس»

# هل هي خطابات قابلة للمقارنة؟

أود، في النهاية، التساؤل حول قضية النزعة المقارنة، بالمعنى الذي فهمه سستيفان بروتون (S. Breton) في نصه، من أجل هدذا الجزء بالذات: (انظر، ص ٢٨١):

إن الأنتروپولوجيا مقارنة بطبيعتها، فهي تنتج عن تقاطع وجهتي نظر وعن تبادل بين منظورين. إن العطاء المتبادل قاعدتها. ولا نعرف أبعادها إلّا من خلال ذلك، كما عليها أن تجد المقولات المشتركة بين أنظمة فكر مختلفة، وإلّا فإنها ستجد في وصوفها أحكاماً مُسْبقة نسيتها فيها.

يكون الخطاب المقارن بالنتيجة، وضمن هذا المنظور، خطاباً غير معياري، وغير مفروض، أي بعيد تماماً عن أحكام القيمة المتجذّرة في موقف الذات.

ويبقى المثال الكوري، مرة أخرى، مهماً بشكل خاصّ، لأنه يبيّن بشكل عملي، كيف يمكن أن تتولد إمكانية الخطابات المقارنة المفهومة على هذا النحو. ويبدو مثالا المشروعين حول موضوعات تهم عالم الجغرافيا (موسوعة الجغرافيا، الدراسات المدينية)، واضحين تماماً، فقد شكّلا أنموذجين عن مرحلة التقارب (١٩٩٨ – ٢٠٠٨)، التي أدّت إلى إرساء قواعد التعاون الملموس (زيارات خبراء، مشاريع مشتركة، إلخ).

إن النــص الأول أكثــر أهمية، بخاصّــة وأنه ناتج عن مشــروع بمبادرة

من (معهد سيول للتنمية)، إذ ركّز على المقارنة الصريحة بين سياسات إبراز التراث في أربع عواصم في آسيا الشرقية: بكين وبيونغ يانغ وسيول وطوكيو (نقتبـس عن النسـخة الإنكليزية الصادرة تحت عنـوان Historic Conservation, Policies in Seoul, Beijing and Tokyo). يتيـــح النشر بالإنكليزية والكورية تحليل مشكلات الترجمة التي واجهت الباحثين المضطرين للعمل بالإنكليزية في بعض المواقف. ولنشر أن إضافة بيونغ يانغ إلى الجدول الدوري لاستجواب العواصم يكشف عن طبيعة التفكير في تلك الفترة من التقارب. فقد كانت عاصمة الشمال، وباختصار، مستبعدة من أي أنموذج من الخطاب على مستوى آسيا الشمالية الشرقية، أو آسيا. وتشير هذه الإضافة أيضاً إلى تقدّم كبير، لم يلحظ إلّا قليلاً ممن كان بعيداً من الوقائع الكورية: فقد كانت سيول، حتى بالنسبة إلى الشمال، عاصمة رسمية لمدة طويلة وبقيت بيونغ يانغ العاصمة الموقتة حتى عام١٩٧٢، حين اعتمدت عاصمة، بشكل كامل، للجمهورية الشعبية الديمقراطية لكوريا، وفي الوقت نفســه الذي اعتمد فيه الدســتور. إن إضافة بيونغ يانغ، عاصمة من مســتوي العواصم الثلاث الأخرى، ودراستها باعتبارها مدينة، يشير إلى تغيير ما في المنظور. تُشـرك المقارنة التي تقوم، في البداية على أنها مبدأ للمشروع، أربع مؤسسات، كُلفت كل منها بالعمل على عاصمة وفاقاً للتوجيهات والإرشادات التي قدّمت في حلقات بحث جمعت عدداً من المشاركين تحت إدارة «معهد سيول للتنمية»، الكوري الجنوبي. لنشر أولاً أن فشل التقرير الأول في اقتراح تفكير مقارن حقيقي، قد جاء منسبجماً مع حجم جزئه الأساسي المؤلف من فصول ثلاثة متتابعة، وقد خصص كل منها لثلاث من المدن الأربع (سيول، ص ٣٨-١٦١؛ بكين ص ١٦٢-١٦٧؛ طوكيو ٢٦٨-٤٣٦)، كما جاء منسـجماً مع الاقتراح الوارد في خاتمة، وحيدة قصيرة، تعرض نتائج تركيبية تقارن بشكل حقيقي المدن الثلاثة على المستوى الموضوعاتي، معتمدة وجهة نظر الوصف المديني الموروث، المتمسكة بالتراث القديم، من جهة

أخرى. ونعلم، من جزء رابع يشتمل على «ملاحق» من حوالي مئة صفحة (ص ٤٤٥-٥٣١)، أنه، وعلى عكس المؤسسات المكلفة بدراسة بكين وطوكيو (مركز النهضة المستدامة للمدينة في جامعة طوكيو)، فإن المعهد المكلف بدراسة بيونغ يانغ تحت إشراف جامعة «يان بيان» الصينية، بالمشاركة مع مركز البحوث التاريخية لأكاديمية العلوم الاجتماعية في كوريا الشمالية، لم يعمل وفاقاً للتوجيهات المشتركة بسبب «المعوقات والتقييدات التي منعت الباحثين» من كوريا الشمالية، من المساهمة في المشروع (بخاصّة أنهم لم يتمكنوا من متابعة جميع الورشات المشتركة). وعلينا ألَّا نفاجأ، بالطبع، بأنه ولهذا السبب، كان من المستحيل إضافة دراسة بيونغ يانغ إلى جســـم التقرير. ومع ذلك، فإن الجانب الكوري الشمالي قد قدّم تقريراً نهائياً من خلال تقديم المعلومات حول الأقسام التي طلبت، في البداية، من جانب الشركاء (في ما يتعلَّق بتاريخ النمو المديني والسياسي من أجل المحافظة على التراث التاريخي). وقد رأى الشركاء أن من المهم إضافة هذه المعلومات إلى ملحق نتائج المشروع: «إن النص الأصلى حول دراسة بيونغ يانغ والمقدّم من الباحثين الكوريين الشماليين معروض هنا، كما قدَّمه هؤلاء الباحثون. ونأمل أن يسمح تقديم دراسة بيونغ يانغ، في ملحق، بتوضيح وجهة نظر [منظور] الباحثين الكوريين الشماليين، وكذلك جهودهم من أجل المحافظة على التراث التاريخي لمدينتهم»، (م س).

إنه الجهد نفسه المبذول من أجل فهم منظور تمت الإشارة إليه في مقدّمة مشروع آخر من هذه المشاريع الفكرية الكبرى التي ميّزت مرحلة «شعاع الشمس»، موسوعة الأقاليم الكورية الشمالية، موسوعة المجغر افيا التاريخية والثقافية لكوريا الشمالية، ٢٠٠٦، سيول (معهد شؤون السلام، الجزء ١: بيونغ يانغ): وهو إصدار مشترك لدور النشر الرسمية الكورية الشمالية ولمعهد الأبحاث حول السلام الكوري الجنوبي. ويشير تحليل أسلوب المقدّمات إلى جهد مهم من جانب كل الفرقاء من أجل التواصل مع الآخر. ويمكن أن نذكر،

مثلاً، استخدام مفردة «بلدنا» ذلك التعبير المحايد، سواء في كوريا الجنوبية والشمالية، وكلمة «وطن» (في اللغتين أيضاً)، إلى جانب مصطلحات محددة جداً (كوريا الجنوبية/ كوريا الشمالية في اللغة الكورية الجنوبية)، و(التسميات نفسها في اللغة الكورية الشمالية)، فيما سيطرت هذه المصطلحات الأخيرة في الأدب الجغرافي مثلاً (انظر الكتب المدرسية). وكذلك فقد أحجمت المقدمات المكتوبة من جانب باحثي الشمال عن إعلان الإشادة بالقائد، وهذا خروج عن السلوك المألوف (وهو مدهش، إذا ما قارناه مثلاً، مع الملاحق الخاصة ببيونغ يانغ في المصدر السابق). ورغماً عن ذلك، فإن الأفق يبقى واضحاً جداً بسبب الخصائص الكتابية (استخدام الحرف الصامت الثاتات)، في بداية الكلمة من جانب الكتاب الكوريين الشماليين، فيما لا يُستخدم هذا الحرف في بداية الكلمة في النصوص الكورية الشمالية).

وأخيراً، فقد وجهت الدعوة نفسها، في عدد من الدراسات المنشورة حالياً في كوريا الجنوبية، نتيجة لتلك الفترة من التقارب. فعلى سبيل المثال، يقترح أحد أول الكتب حول بيونغ يانغ، ألّفه معماري – اخصائي تخطيط مدن، كوري جنوبي (إم، IM، ۱، ۲۰۱۱) أيضاً، «أن نفهم مدينة الثورة الاشتراكية»، أي بيونغ يانغ وتغيّراتها، منذ منعطف القرن العشرين. تدعو هذه الأمثلة إلى القبول بتعدّدية الخطابات والآفاق، كما يؤيد ذلك، أيضاً، شارل آرمسترونغ، في ملف حديث حول كوريا الشمالية في «مجلة أيضاً، شارل آرمسترونغ، في ملف حديث حول كوريا الشمالية في «مجلة الدراسات الآسيوية» (۱۰۱۱). ومع ذلك، تبدو هذه المهمة المنوطة بالخطاب المقارن الناجح بحق، صعبة التطبيق. يوضح مثال الترجمة إلى الكورية لملخص المقالة المشتركة، على موقع – «الأماكن – الأزمنة، المجزيرة الكورية الصعوبات التي تعترض تطبيق منظور مقارن حقاً (هل الجزيرة الكورية، الصعوبات التي تعترض تطبيق منظور مقارن والكلمات – المذا ممكن؟). وبإمكاننا التوضيح من خلال تحليل العنوان والكلمات –

المفاتيــح فقط، وقد حاولنا، من أجل ذلك، عرض جهد الانفتاح المقارن، وإليكم هذه الكلمات المفاتيح:

العنوان: «حدود التبادل وإعادة تشكيل مسألة شمال/ جنوب في كوريا». الكلمات - المفاتيح: كوريا، كوريا الشمالية، كوريا الجنوبية، العلاقات بين الكوريتين، حدود التبادل، النظرية المعرفية، الدراسات الكورية.

لقد تمثّلت الصعوبة الكبرى، التي واجهناها، في إدارة المفر دات والتسميات في الكوريتين، والتي طمستها اللغة الغربية، فيما هي، على العكس، واضحة جداً، ومؤدلجة في الجنوب والشمال الكوريين: فلا يمكن أن نقول في أي من اللغتين «كوريا» (بالرجوع إلى الزمن الكوري الطويل المفترض، الذي كان قبل التقسيم القومي)، إلَّا إذا قلنا «بلدنا» (uri nara) أو «الوطن» (choguk)، لدرجة أن مفردة konglish (المصطلح الإنكليزي المنقول حرفياً إلى اللغة الكورية) (코레아) والذي يعني «كوريا»، قد نُحت لتجاوز مشكلة كوريا الجنوبية هذه. وبالنتيجة، لقد اخترنا من أجل الإشمارة إلى كوريا فسى ثنائيَّتها المجدِّدة الموقع وترجمنا «كوريا» «كوريا الجنوبية»، [وفاقاً لمنظور الجنوب] و «كوريا الشمالية» (Han'guk, Chosŏn) [وفاقاً لمنظور الشمال] - لأننا رأينا أن تغييراً في المنظور سيؤدي إلى تغيير في الإسم: Namchosŏn «كوريا الجنوبية وفاقاً لمنظور الشمال» و Puk'an «كوريا الشمالية وفاقاً لمنظور الجنوب». من هنا جاءت أيضاً الترجمة الثنائية في ما يتعلَّق «بالدراسات الكورية». ومع ذلك يشير جهدنا نفســه، من أجل الخروج من هذا التمركز حول الذات، إلى مصدر الخطاب الذي نتج، أقلَّه، من استخدام المصطلح المحوّل إلى الأوروبية بشكل مباشر عن طريق الإنكليزية: «حدود التبادل» (Interface): إن كلمة Konglish نادرة جداً، أو مرفوضة في كوريا الشمالية.

لنشر أخيراً إلى أن هذه الصعوبة، في الاستقرار ضمن الفكر المقارن، تحمل نتائج عملية في حقل تشكّل سلالات اللغات والحضارات الكورية: في خريف ٢٠١١، أثارت ترجمة إلى الكورية، لإعلان عن الحاجة إلى وظائف في جامعة باريسية لمنصب أستاذ مساعد في «اللسانيات والأدب الكوري» نقاشاً انتهى إلى اختيار الحفاظ على المصطلح الإنكليزي (...Korean, Korean...)، في النص الكوري.

\*\*

لقد حاولنا التوضيح، كيف أدخلت ثنائية موضوع كوريا الاضطراب في الشبكة الكلاسيكية للمقارنة: فحل محل المضاعف هنا/ هناك، مضاعف هناك هناك (شمال/ جنوب) الذي من غير السهل، عملياً، تفعيله. وفي الوقت نفسه يشير هذا الثنائي المؤدلج إلى الطريقة التي يمكن لعالم المقارنة أن يجمد الحدود والاختلافات الثقافية، من خلالها.

من الأمور التي لا يستطيع أي علم اجتماع تجاهلها، ومنذ فترة طويلة، أنه بدءاً من اللحظة التي تعتمد فيها وجهة نظر تحليل وخطاب، يبدو بدهياً، طبعاً - من المفيد أن نذكر بذلك- أن كل تفكير في العلوم الإنسانية والاجتماعية هو تفكير مقارن، بشكل ضمني أقلّه. ويجعل الانفتاح المعاصر للحدود والنمو الحقيقي للأبحاث الجماعية والدولية المنهج المقارن ضرورياً أكثر من أي وقت مضى، بالمعنى الذي يفهمه ستيفان بروتون: إنه منظور يعرض وجهة نظر الآخر المدروس. وعلينا من أجل المقارنة اعتماد خطاب قادر على عرض وجهتي نظر من دون إطلاق أحكام قيمة، غير أننا حين نصل إلى إنتاج خطاب كهذا، تختفي الفعالية الخلاقة للمقارنة. هل من الممكن، في هذه الحالة أيضاً، أن نقارن؟ ألا نصل، في النهاية، إلى نوع من الإحراج في المقارنة، كما يشير إلى ذلك مأزق إعلان الحاجة للتوظيف في بعض الدراسات الكورية؟

شكر

أشكر ألان دُليسَـن من الـ(EHESS) وميريام هوساي-هولزشوخ من (جامعة غرينوبل على قراءتهما النقدية الثمينة الصيغ التمهيدية لهذا النص.

# المراجع

- Armstrong Charles, 2011, «Trends in the study of North Korea», Journal of Asian Studies, 2 (70), p. 357-371.
- Bhabha Homi, 2007, Les lieux de la culture. Une théorie postcoloniale, trad. par Françoise Bouillot, Paris, Payot.
- BLACK Daniel, EPSTEIN Stephen et Tokita Alison, 2010, Complicated Currents: Media Flows, Soft Power and East Asia, Victoria, Monash University Press.
- Bonnemaison Joël, 2001, La géographie culturelle, cours de l'université Paris IV-Sorbonne (1994-1997), établi par Maud Lasseur et Christel Thibault, Paris, CTHS (coll. «Format»).
- Brooks Timothy, 2008, Vermer's Hat: the Seventeenth Century and the Dawn of the Global World, New York, Bloomsbury Press.
- Brunet Roger, Ferras Robert et Théry Hervé, 1992, Les mots de la géographie. Dictionnaire critique, Montpellier-Paris, Reclus-La Documentation française (coll. «Dynamiques du territoire»).
- Christin Olivier (ed.), 2010, Dictionnaire des concepts nomades en sciences humaines, Paris, Métailié (coll. «Sciences humaines»).
- Collignon Béatrice, 2007, «Note sur les fondements des postcolonial studies», EchoGéo, 1. Disponible en ligne: www.revues. org (consulté en septembre 2012).
- Cumings Bruce, 2004, North Korea. Another Country, New York, The New Press.
- Dakhlia Jocelyne, 2001, «La "culture nébuleuse" ou l'Islam à l'épreuve de la comparaison », *Annales SHS*, 56 (6), p. 1177-1199.
- Delissen Alain et Abdelfettah Nedjma, 2006, «Evasions & obsessions differences and repetitions in history books: a bipartisan looks at the history of France's colonization of Algeria», Nationalism and History Textbooks in Asia and Europe, Seongnam, Academy of Korean Studies, p. 239-278.
- DETIENNE Marcel, 2000, Comparer l'incomparable, Paris, Seuil (coll. «La librairie du xxe siècle »).
- DUFAUX Frédéric et FOURCAUT Annie (eds.), 2004, Le monde des grands ensembles, préf. de Paul Chemetov, Paris, Creaphis.
- Foucher Michel, 2007, L'obsession des frontières, Paris, Perrin.
- GEERTZ Clifford, 1983, *Bali. Interprétation d'une culture*, trad. par Denise Paulme et Louis Évrard, Paris, Gallimard (coll. «Bibliothèque des sciences humaines»).
- 1996, *Ici et là-bas. L'anthropologue comme auteur*, trad. par Daniel Lemoine, Paris, Métailié (coll. «Leçons de choses»).

- Gelézeau Valérie, 2003, Séoul, ville géante, cités radieuses, préf. de Jean-Robert Pitte, Paris, CNRS Éditions (coll. «Asie orientale»).
- 2010a, «Beyond the "Long Partition": from divisive geographies of Korea to the korean metaculture», *European Journal of East Asian Studies*, 9 (1), p. 1-24.
- 2010b, «Espoirs et désillusions de la décennie du "rayon de soleil"», *Critique internationale*, 49, p. 9-20.
- 2011, Atlas Séoul, cartographie Claire Levasseur, photographie Cathy Rémy, Paris, Autrement (coll. «Atlas mégapoles»).
- Gelézeau Valérie (ed.), 2004, Géographie et cultures, 51, dossier spécial: «La Corée en miettes. Régions et territoires».
- Gelézeau Valérie, Bidet Éric, Chabanol Élisabeth et al., 2010, «Interfaces et reconfigurations de la question Nord/Sud en Corée», Espaces Temps.net. Disponible en ligne: www.espacestemps.net (consulté en septembre 2012).
- GHORRA-GOBIN Cynthia, 1998, «La démarche comparative en sciences sociales», document de discussion, Unesco. Disponible en ligne: www.unesco.org (consulté en septembre 2012).
- GIBSON-GRAHAM J. K., 2004, «Area studies after poststructuralism», *Environment and Planning A*, 36 (3), p. 405-419.
- GRINKER Roy Richard, 1998, Korea and Its Futures. Unification and the Unfinished War, New York, St Martin's Press.
- GUILLEMOZ Alexandre, 1983, Les algues, les anciens, les dieux. La vie et la religion d'un village de pêcheurs-agriculteurs coréens, Paris, Le Léopard d'Or.
- Hancock Claire, 2004, « L'idéologie du territoire en géographie: incursions féminines dans une discipline masculiniste», dans Christine Bard (ed.), Le genre des territoires: masculin, féminin, neutre, Rennes, Presses universitaires de Rennes (coll. « Presses universitaires d'Angers »), p. 167-176.
- Houssay-Holzschuch Myriam (ed.), 2007, «Une géographie des espaces publics dans les pays intermédiaires», rapport à l'ANR d'une Action concertée incitative n° JC6029. Disponible en ligne: www.hal.archives-ouvertes.fr (consulté en septembre 2012).
- Im Tongu, 2011, Pyongyang keurigo Pyongyang ibu. Pyongyang tosi konggan-e taehan tto tareun sigak: 1953-2011, Séoul, Hyohyung.
- LIEBERMAN Victor, 2009, Strange Parallels: Southeast Asia in Global Context, c. 800-1830, vol. 2: Mainland mirrors: Europe, Japan, China, South Asia and the Islands, Cambridge, Cambridge University Press.

- LOMBARD Denys, 1996, «De la vertu des "aires culturelles" », dans Jacques Revel et Nathan Wachtel (eds.), Une école pour les sciences sociales. De la VI<sup>e</sup> Section à l'École des hautes études en sciences sociales, avant-propos de Marc Augé, Paris, Cerf-Éditions de l'EHESS (coll. «Sciences humaines et religions»), p. 117-125.
- MAURUS Patrick, 2010, La Corée dans ses fables, Arles, Actes Sud.
- Myers Brian, 2010, The Cleanest Race. How North Korean See Themselves and Why it Matters, New York, Melville House.
- Passeron Jean-Claude et Revel Jacques (eds.), 2005, *Penser par cas*, Paris, Éditions de l'EHESS (coll. «Enquêtes»).
- Pomeranz Kenneth, 2000, The Great Divergence: China, Europe, and the Making of the Modern World Economy, Princeton, Princeton University Press.
- Robinson Jennifer, 2004, «In the tracks of comparative urbanism: Difference, urban modernity and the primitive», *Urban Geography*, 25 (8), p. 709-723.
- 2011, «Cities in a world of cities: The comparative gesture», International Journal of Urban and Regional Research, 35 (1), p. 1-23.
- Samoyault Tiphaine, 2010, «Traduire pour ne pas comparer», Acta Fabula, dossier critique «Autour de l'œuvre d'Homi K. Bhabha». Disponible en ligne: www.fabula.org (consulté en septembre 2012).
- Sanjuan Thierry (ed.), 2008, Carnets de terrain. Pratique géographique et aires culturelles, Paris, L'Harmattan (coll. «Géographie et cultures. Histoire et épistémologie de la géographie»).
- Subrahmanyam Sanjay, 2005, Exploration in Connected History: Mughals and Franks, Oxford, Oxford University Press.
- SZANTON David (ed.), 2002, The Politics of Knowledge. Area Studies and the Disciplines, Berkeley, University of California Press.
- Werner Michael et Zimmermann Bénédicte (eds.), 2004, De la comparaison à l'histoire croisée, revue Le Genre humain, Paris, Seuil.
- Wong Roy Bin, 1997, China Transformed: Historical Change and the Limits of European Experience, Ithaca, Cornell University Press.
- ZAMINDAR Vazira, 2007, The Long Partition and the Making of Modern South Asia. Refugees, Boundaries, Histories, New York, Columbia University Press.

# كاتيرينا غينزي Caterina Guenzi

# طرائق المقارنة

النظرات الهندية حول التطابق بين المعارف

هل بالإمكان مقارنة المعارف؟ ما الذي نقارنه حين نقارن المعارف؟ تبين النقاشات حول السحر والعلم والعقلانية التي تخترق تاريخ الأنتروپولوجيا أن المسالة تستحق أن تثار. فلم يكف علماء الأنتروپولوجيا عن تصنيف مختلف أشكال المعرفة و «العقلانية» و تقييمها ووصفها، منذ ظهور النظريات التطورية في القرن التاسع عشر وحتى أحدث الإعدادات الفكرية. وبدل العودة إلى التاريخ الطويل لهذه النقاشات، يُقدّم البرهان المعروض هنا تنظيماً ينطلق من وجهة نظر خارج هذا العلم. فالمقارنة بين المعارف ليست، في الواقع، امتيازاً حصرياً للأنتروپولوجيا، فقد أثيرت مسألة القيمة والأهمية والشرعية الخاصة بالمعارف في الماضي و تستمر في أيامنا هذه، خارج إطار العلوم الاجتماعية ذات النمط الأوروبي. تدرس هذه المساهمة، انطلاقاً من مواد هندسية، الخطابات التي أنتجها بعض المؤلفين في مجال علم الكواكب مواد هندسية، الخطابات التي أنتجها بعض المؤلفين في مجال علم الكواكب يغتصون فيها وأشكال أخرى من المعرفة التي تعتبر صالحة أو غير صالحة، في المجتمع الذي يعيشون فيه.

لا تسعى هذه الصفحات لتحليل ممارسات المقارنة التي تختلف عن

تلك الرائجة في العلوم الاجتماعية فقط، بل إلى استجواب مقاربة أخرى تسيطر على التفكير الأنتروپولوجي حرل الموضوع، بالرغم من تنوّع النظريات التي طُورت في هذا المجال. تقوم هذه المقاربة على بناء النقاش على النزعة العقلانية للمعارف حول التعارض بين العلم والدين والسحر(١). وفيما حاز الأقطاب الثلاثة لهذه الثلاثية وتعريفها وكذلك العلاقات المتبادلة بينها، على اهتمام العديد من الدراسات والنقاشات، فقد قلَّ الانتباه بالمعارف التي لم يكن بالإمكان أن تعالج من خلال هذه الأصناف، والتي تبدو «غير قابلة للتصنيــف»، من وجهة نظر معرفية. يفتح علم الكواكب، باعتباره علماً يشمل الرياضيات وعلم الفلك وعلم التنجيم والعرّافة، والذي تطوّر ضمن التقاليد السنسكريتية، مسارات تفكير مهمّة. أما مادة بحثه فهي أنترويولوجيا المعارف التي مَنحت، حتى الآن، انتباهاً زائداً عن الحد للظواهر السحرية والشعوذة (كاپفيرر، Kapferer، ۲۰۰۳). ويشكّل علم الكواكب، الذي يدرَّس في العديد من الجامعات الهندية، حتى مستوى الدكتوراه (jyotiṣa)، موضوع دراسة لا تعتبر غريبة ولا مختلفة. ويدفعنا نظامه المعرفي وشرعيته المؤسساتية إلى إعادة التفكير في التعارض القديم بين المعارف الحديثة والعقلانيـة من جهة، والمعارف السـرية القديمة وغيـر العقلانية من جهة أخرى.

ستُعالج مسألة المقارنة بين المعارف هنا من وجهة نظر خاصّة، إنها وجهة نظر التوافق بين المعارف المتعايشة والمتنافسة، أي تلك التي تشارك في موضوع البحث نفسه، ولكنها تقدّم عنه شروحاً مختلفة. كيف تكون ردّة فعل العاملين الاجتماعيين المنخرطين في مسار المعرفة ضمن هذا الإطار؟ هل تعرّض صلاحية معرفة صلاحية معرفة أخرى للخطر؟ هل يمكن لأنموذجين من المعرفة متنافسين أن يتساكنا باعتبارهما صالحين في الوقت

 <sup>(</sup>١) لقد درس ســتانلي ج تامبييا، Stanley J. Tambia، ١٩٩٠) جزءاً من التاريخ والأسئلة التي أثارتها هذه النقاشات.

نفسه، أم إنهما متناقضان بالضرورة؟ إن تعريف «المعرفة» المعتمد هنا يبدو واسعاً قدر الإمكان، ويتضمّن نظريات واختصاصات وصيغ معرفة، في الآن معا، إضافة إلى مجموعة من الكفاءات المنظمة والمتشاركة ضمن مجتمع أو عدة مجتمعات. إن ما يميّز المعرفة في عملية حصر إشكاليتها، ليس إذن موضوعها، بل الحكم الذي نطلقه على هذا الموضوع. وأهتم هنا بمسارات التقويم التي تعتمد على تحديد تشابهات أولاً ثم فروق بين المعارف. إننا بصدد تحليل بعض أمثلة مقارنة ما هو قابل للمقارنة، كي نستجوب الطريقة التي نقرر من خلالها «القابلية للمقارنة» أولاً، و«التوافق»، بين مختلف نماذج المعارف، بعد ذلك.

تبين الأمثلة الخاصة بعلم التنجيم الهندي والتي سنحللها، أن العلاقة بين المعارف المتداخلة والمتنافسة تُدرك، في الغالب، ضمن مصطلحات التكامل وليسس التناقض. إن النظريات المتنافسة نفسها تتعايش وتتراكم من دون أن تتنافر بشكل تبادلي، على عكس الأنموذج الموصوف من جانب توماس كوهن (١٩٧٢)، والمتعلق بالثورات العلمية، حيث يميّز عدم الاستمرار والقطع والتبديل، العلاقات بين الأنماط المتنافسة في الحالات المعالجة هنا. إن الأولية المعرفية لمعرفة ما على أخرى لا تتم بشكل مطلق، وهي تُحدّد وفاقاً للسياق ونوع المشكلة المطلوب حلها. وعلينا، مع ذلك ألا لا نفهم هذا الموقف على أنه نوع من التسامح المعرفي، ولا باعتباره موقفاً هندياً خاصاً تجاه «نزعة الإدماج» (۱). ليس هناك حالات «استبعاد»، فقط، بل

<sup>(</sup>۱) من أجل نقاش حول مفهوم "نزعة الإدماج"، في حقل الدراسات الهندية، انظر اوبير هامر (P. من أجل نقاش حول مفهوم "نزعة الإدماج"، في حقل الدراسات الهندية، انظر اوبير هامر (P. يحتوي هذا الإصدار على مقالة نشرت، بعد وفاة پول هاكر (P. (Oberhammer) مميزاً للتقاليد الدينية والفلسفية (Hacker) حول مفهوم نزعة الإدماج باعتبارها ملمحاً مميزاً للتقاليد الدينية والفلسفية الهندية، وكذلك حول ردود فعل فيلهيم هالبفاس (W. Halbfass)؛ وألبريشت ثيتز لار (A. (W. Halbfass)؛ وألبريشت ثيتول إن نزعة (W. Halbfass) وأيا معلى هذا الرأي الإدماج هي إحدى ميّزات الفكر الهندي، وأعتقد، وأنا موافق بشكل تام على هذا الرأي النقدي، أن مفهوم نزعة الإدماج يمكن أن يكون مفيداً في توضيح الاستراتيجيات المعبأة في الحالة الخاصة بعلم الكواكب.

يستجيب الموقف الداعي إلى التصالح لاستراتيجيات تسعى إلى تأمين إنقاذ معرفة وأخصائيين يمارسونها. ونلاحظ، في الواقع، أن علم بلاغة التصالح قد استُدعي، بخاصّة، لمواجهة المعارف المسيطرة التي تستطيع أن تزعزع شرعية علم ما. ويقوم برهاني على توضيح أن التحالفات المعرفية لمنظّري علم التنجيم مع معارف أخرى لا تشجع، فقط، على انقاذ هذا العلم، في الهند، بل تسمح بشرح شعبيته المتنامية باعتباره لغة تجمع بين العلم والدين.

ويمكن للممارسات المقارنة بين المعارف، في ما يخص علم التنجيم الهندي، أن تُدرك عبر تعدّدية المصادر، مثل أدب التنجيم السنسكريتي ووثائق المرحلة الاستعمارية وخطابات المنجّمين والباحثين المعاصرين. وتشكّل مختلف نماذج المصادر، ضمن إطار هذه الدراسة، مدوّنة متناسقة بالقدر الذي تسمح لنا هذه النماذج بالفهم الأفضل للبعد الإيديولوجي للخطابات والممارسات المعاصرة. إن المقالات السنسكريتية التي نذكرها، في الواقع، هي تلك التي تسيطر، حتى في أيامنا هذه، في الممارسات المهيمنة لدى المنجّمين، تلك التي تسيطر، حتى في أيامنا هذه، في الجامعات والتي يرجع إليها بشكل منتظم في خطابات المنجّمين وكتاباتهم اليوم. وتسمح لنا المصادر بشكل منتظم في خطابات المنجّمين وكتاباتهم اليوم. وتسمح لنا المصادر الاستعمارية، في الوقت نفسه، وحتى لو لم تكن معروفة بشكل مباشر من الممارسين المعاصرين، بتنظيم المعطيات الإتنوغرافية وفهم الظواهر المعاصرة على ضوء مسارات تاريخية.

تفصل هذه المساهمة علم النجوم أو علم الأبراج عن مختلف الفروع التي تشكّل علم الكواكب – الرياضيات (gaṇita) وعلم الفلك (siddhānta) وعلم النخيم (horā ou phalita) والعرّافة (saṃhitā). ونقصد بذلك، في الواقع، الفرع الذي يمتلك عدداً كبيراً من الممارسات العملية في حياة الهندوس، والذي يضطر، بشدة، «للتعايش» مع معارف أخرى، بسبب ذلك. وسنرى، مع ذلك، أن من الصعب فهم الإستراتيجيات المعرفية المعدة في إطار علم التنجيم إذا ما أهملنا العلاقة الوطيدة التي تربط هذا

الفرع بالاختصاصات الاخرى لعلم الكواكب، بخاصة وأنها ضرورية لتأهيل المنجّم، الآن كمل تحليلنا، من خلال أمثلة عدة مستقاة من ممارسات المقارنة التي تمت في إطار الاختصاصات الأخرى لهذا العلم.

#### المعارف القابلة للمقارنة

تدعو ريتا أستوتي (Rita Astoti)، وجوناتان باري (Ch. Stafford)، وشارل سيتافورد (Ch. Stafford)؛ في كتابهم مسائل الأنتروپولوجيا، ٢٠٠٧، المستوحى من أعمال موريس بلوك (M. Bloch)، علماء الأنتروپولوجيا إلى العودة إلى المسائل الأكثر بساطة، والجوهرية مع ذلك، التي تنشط هذا العلم، وقد تم استبعادها، في أغلب الأحيان، من خلال الإفراط في النقاشات النظرية التي احتلت واجهة المشهد الأكاديمي. إن هذه المسائل التي تستجوب، بطريقة بسيطة ومباشرة، الطبيعة والوجود البشريين، ذات أهمية حيوية بالنسبة للأنتروپولوجيا، بالقدر الذي يهتم بها الباحثون وكذلك الطلاب والمستجوبون في الميدان – فهي تجمع بذلك حيوية التبادلات وتجديد الأفكار. ووفاقاً لما جاء في الكتاب، لا يحق، إذن، لعلماء الأنتروپولوجيا الامتناع، عن الاهتمام بالأسئلة التي يثيرها غير الأنتروپولوجي بشكل منتظم، في مختلف مناطق بعض الأشخاص أقوياء؟»، «كيف نعرف ما هو صحيح؟»، إنها التعابير التي بعض الأشخاص أقوياء؟»، «كيف نعرف ما هو صحيح؟»، إنها التعابير التي تتطابق مع عناوين بعض المساهمات في هذا المؤلف.

إذا بدا أن الأنتروپولوجيا المعاصرة، لا تهتم إلّا قليلاً بهذا الأنموذج من التساؤلات، وفاقاً لأقوال صناعها، فإن منجّمي بيناريس (Bénarès)، يواجهونها يومياً، في أثناء استشارات زبائنهم لهم: «قلْ لنا أيها المنجّم ما الذي سيحدث؟ (guruji, batāye, kyā hogā?) «لِمَ تسير الأمور على هذا النحو؟» (iskā kāran kyā hai?). تعود

هذه التساؤلات، في الغالب إلى الصعوبات التي نلاقيها بخصوص الزواج أو الصحة أو المال أو العمــل أو الأطفال، ويقدّم المنجّمون عليها إجابات ليس من خلال بناء تشخيص فقط - ما نوع المشكلة التي نواجهها، ما سببها، كم من الزمن ستستمر - بل ومن خلال وصف العلاج كي يتحسن وضع الزبون أيضاً. لا تجد هذه الأسئلة الأساسية حول الوجود الإنساني، مع ذلك، ونتيجة لطبيعتها الشمولية، من جواب حصري في علم التنجيم. ففي بيناريس، كما في أماكن أخرى من الهند، هناك تعدّدية في أنظمة شرح القدر البشري. ويستطيع الناس، من أجل الحصول على نصائح وعلاجات، استشارة سلسلة متنوّعة من الأخصائيين، بما في ذلك الرهبان (purohit) أو المنجّمين (jyotiṣī) أو الزعماء الروحيون والرقاؤون وقادة الطقوس (التنترا) (مجموعة معتقدات وطقوس مشتركة بين الديانات الهندية تعتبر أن الخلاص يتم بمعرفة قوانين الطبيعة)، أو الأطباء، ويقوم كل من هؤ لاء المحترفين، في هذا المجال، باستنفار طرائقه التشــخيصية والتأويلية. لا تســتبعد هذه اللغات الخاصّة بعضها بعضاً بشكل تبادلي، وتجد نفسها مجتمعة غالباً في الممارسة، كما يبيّن ذلك عدد كبير من الدراسات الإتنوغرافية التي تعالج تنوّع «مصطلحات الألم» (نيشتر، Nichter، ۱۹۸۱، ۱۹۸۱، والاستدلال متعدّد الأشكال» (كار، Khare، ١٩٩٦)، وأنــواع الواقع المتعدّدة (تامبيناه، Tambiah). تُســتنفر هذه المصطلحات جميعاً، بطريقة متزامنة أو متتابعة، في السياق الآسيوي الجنوبي، من أجل شرح الشكوك التي تكتنف الوجود وصعوباته وحلَّها. وتستخدم عالمة

علم الفلك الأكثر انسـجاماً مـع حاجاتهممن دون أن ينشـغلوا، بالضرورة، بالانسجام والتوافق بين مختلف أنظمة الشرح.

الأنترويو لوجيا، شيريل دانييل (Sheryl Daniel)، استعارة «علبة الأدوات»

للتعبير عن الطريقة يختار بها العاملون الاجتماعيون بين مختلف أنظمة تفسير

الشر في «تاميل نادو» (جنوبي الهند». وهي تري، كما يرى آخرون عملوا على

هذه المسائل، وفاقاً للسياق وأنموذج المشكلة المعالجة، أن الأفراد يستخدمون

ومسع ذلك تفضّل غالبية الدراسات التي تهتم بأنظمة التعدّدية السسببية والعلاجيـة في مناطق الجنـوب، كما غيرها، وجهة نظـر الزبون االمريض، ونادرة همي الأعممال الأنتروپولوجية التي تأخمذ في الاعتبمار وجهة نظر المختصين وأصحاب النظريات، ما يؤدي إلى معالجة أكثر عمقاً لمسألة الطريقة التي تدرك فيها العلاقات بين المعارف. وبعيداً من أن تسير الأمور من نفسمها، واقعياً، فإن التعايش بين عدة أنظمة تمثيل للعالم وتفسير له، قد شكل محور خطابات وتفكير ونقاشات. وقد استخدمت في ذلك استراتيجيات تقويم ومفاوضات وتصحيح من أجل تحديد علاقات متناسقة وتراتبية بين علوم كونيات نزاعية ضمناً، من خلال بناء علاقات مشاركة أو تنافس بين المختصين.. يشكل علم التنجيم، بسبب تاريخه واستخدامه الاجتماعي ووضعه المعرفي، مختبراً ممتازاً من أجل ملاحظة الطريقة التي يتم من خلالها وضع نظرية الفرق والتشابه بين المعارف. ففيي النصوص القانونية السنسكريتية، كما في الخطابات المعاصرة، تتم المقارنة بين التنجيم وعدد من نماذج المعرفة، من بينها العلم الحديث والطب الحيسوي، وذلك منذ المرحلة الاسمتعمارية. ونستطيع بذلك تحديد ما يشمبه أصنافاً من المعارف التي خضعت لعمليات مقارنة: علوم التنجيم من جهة، والتقنيات العرّافية من الأنموذج «الملهم» التي مارسها العرّافون أو قادة طقوس آخرون، ونظريات القدر الإنساني الأخرى التي تطوّرت في أحضان البراهمية، ومنها نظرية كارما، بخاصّة (Karma القدرية أو الجبرية في الديانات الهندية)، والنظريات الطبيـة، بخاصّـة الأيورفيـدا: āyurveda، وعلـوم الكـون الموصوفة في (الأبحاث الأسمطورية) (البورانا Purāṇa) والعلم الحديث والطب الحيوي. تبين ممارسة المقارنة المتعلِّقة بهذه المعارف المختلفة، أن هناك معايير عدة «للقابلية للمقارنة»، وأن علاقات القابلية بين التنجيم والمعارف الأخرى لا ترتبط بالضرورة بالمعايير المعرفية.

غير أن من المهم الإشارة إلى جانب منهجي، قبل الشروع في تحليل

مختلف هذه الحالات. لا تحمل المقارنة، في المجال المدروس، نزعة تعميمية ولا تصنيفية، بل تسعى إلى بناء علاقة خاصة-تشابه وتكامل وتفوق وتناقض، إلخ-بين علم التنجيم والمعارف الأخرى. سوف لن نحلل مقارنة «علمية» بين كيانات، من خلال نظرة، لنظهر المتغيّرات والثوابت من أجل تحديد قوانين الطبيعة أو الثقافة أو المجتمع. لا تعتبر ممارسة المقارنة «طريقة» نعالج من خلالها الوقائع اللغوية أو الثقافية أو الاجتماعية. إنها تتبع، بالأحرى «النقد» بمعناه الأصلي، بالقدر الذي تسعى فيه إلى الحكم على قيمة معرفة، وعلى أناس يمارسونها، انطلاقاً من وجهة نظر محدّدة. أن من يقارن، أي المنجّم، يتماهى، بشكل كامل، مع أحد أطراف المقارنة، أي مع علم التنجيم، كما أن انحياز وجهة نظره معروف بشكل مُشبق.

### كوكبات المعارف

يفرض موقع علم التنجيم نفسه على أنه ضرورة في علاقته مع معارف أخرى، كما يرى مؤلفو أولى مقالات علم الأبراج السنسكريتية. لقد أُدخلت نظرية الأبراج (jātakaśāstra) إلى الهند، في القرون الأولى من تقويمنا، في أثناء ترجمة بعض مقالات علم الأبراج الاغريقية إلى السنسكريتية (پنغري، Pingree . ويبني علم الأبراج هذا شرعيته، على أصوله الأجنبية وأصله المتأخر نسبة إلى معارف أخرى براهمية قامت منذ المرحلة القيدية، ضمن كوكبة من المعارف والممارسات القائمة. وتؤكّد هذه الاهتمامات، بوضوح، مؤلفاتُ عالم الفلك والتنجيم قاراهاميهينا (القرن السادس) في أيامنا هذه، في برامج الدراسات الجامعية. ونختار هنا ثلاثة مقاطع معروفة في أيامنا هذه، في برامج الدراسات الجامعية. ونختار هنا ثلاثة مقاطع معروفة جداً لدى منجّمين معاصرين، حيث يجري الحديث عن العلاقة بين علم التنجيم وأشكال أخرى من المعرفة. تثير هذه المقاطع أسئلة لا تزال ملحّة، وتسمح بفهم الرهانات المرتبطة بالعلاقات بين المعارف، حتى لو كان السياق

الاجتماعي والتاريخي الذي أنتجها، مختلفاً تماماً وبشكل جذري عن السياق الهندي المديني المعاصر.

يرسم الفصل الثاني من كتاب برهات سامبيتا (Brhat – Sambita) لمؤلفه قاراهاميهينا – ذلك العمل الموسوعي الذي يعتبر المرجع الثابت في عالم العرّافة – صورة المنجّم المثالي، من خلال الإشارة إلى وصوفه الجسدية وكفاءاته الفكرية (پاندي، Penday، ۲۰۰۵). ويطالب المؤلف، ضمن هذا الإطار بشرعية المنجّم البراهمي، عبر الإشارة إلى معارف أخرى وأخصّائيين آخرين قريبين منه وبعيدين منه، مشابهين له ومختلفين عنه، في الوقت نفسه. يرى فاراميهيرا، في المقام الأول، أنه يجب تقدير المنجّم لأنه يتمتّع بجميع الكرامات، حتى لدى «البرابرة» (يستعمل هنا مصطلح mleccha التي يترجم غالباً بالمنبوذين)، ويقصد هنا الإغريق (yavana):

إن الإغريق برابرة بالطبع [ومع ذلك] فإن هذا العلم [التنجيم] قائم لديهم [طالما] أنهم [المنجّمون] يُحترمون مثل الحكماء (ṛṣi) [لدى الإغريق]، لذلك حريّ بعرّاف منجّم براهمي [أن يُحترم].

إذا كانت هذه الفقرة تقيم تقارباً أو تطابقاً بين المعارف التي يستخدمها أخصائيون متباعدون – المنجّمون الإغريق والبراهميون – فإن النص التالي يضع مسافة بين المعارف التي يجب أن ينظر إليها، من وجهة نظر قاراهاميهيرا، على أنها متعارضة ومتناقضة، رغماً عن أنها تبدو متقاربة ومتشابهة:

يجب ألّا نستشير أبداً من يحصل على تنبؤاته من خلال [أساليب] السحر والخداع (kuhaka) والمس (āveśa)، أو عن طريق الأشباح (pihita) أو لأنه سمع [النصائح] بأذنيه (karṇa-upaśruti) إن شخصاً مثل هذا ليس عرّافاً منجّماً (daivavit).

تثير الفقرتان الأسئلة الأساسية المتعلِّقة بالمنجّمين المعاصرين: سؤال حول الأصول وحول تميّز المعرفة التي يمارسونها من جهة، وســـؤال حول الفرق بين علم التنجيم وأشــكال اخرى من العرّافة التي تمارس في المجتمع

الهندي. لا تثار المقارنة مع «تنجيم الآخرين» اليوم بالطريقة نفسها، فقد أصبحت الرهانات المرتبطة بخصوصية المنجِّم الهندي، في علاقته مع تنجيم الآخرين، كبيرة. لقد أصبح التنجيم الهندي معروفاً، من الآن فصاعداً، لدى الجمهور العريض (في الهند، وكذلك في الولايات المتحدة وأوروبا) تحت اسم «التنجيم الفيدي»، من دون أن تتم الإشارة إلى أصوله الإغريقية البابلية، أي إلى جذوره المشتركة مع صيغة ما يسمى «علم التنجيم الغربي». إن نعت «فيدي» – المرادف لـ «قديم»، «إلهي»، «روحي»، «أبدي»، «موحى به» – ليس علامة أصالة فقط «صنع في الهند»، وضمانة الأرباح التجارية، فهو يشير، أيضاً، إلى العلامة الإيديولوجية التي وضعها الحزب القومي الهندوسي لغاية تطوير «العلوم الفيدية» ضمن المؤسسات التربوية الهندية (انظر في ما بعد).

وتبدو الرغبة في التمييز بين علم التنجيم البراهمي، ونماذج أخرى من المعرفة، أكثر وضوحاً أيضاً، في حالة التعارض مع الممارسات الغيبية ذات الأنموذج «الملهم» التي تقوم علي ثقنيات المس، إنها صيغة عرّافية علاجية معروفة جداً في آسيا الجنوبية. وعلى الرغم من أن المس يشكِّل، فعلياً، جزءاً من «تقاليد سنسكريتية كبرى»، فإن يستمر، في أيامنا هذه، على اعتبار أنه تصرّف خاصّ بالطبقات الدنيا والأميين، كما أوضح ذلك سميث (٢٠٠٦) بالتفصيل. إن التنبيه الذي وجهه ڤاراهاميهيرا إلى قرائه، يأخذ اليوم شكل التنديد بالممارسين مثل الرقّائين (ojhā-sokhā) ومديري الطقوس التانترا، الذين لا يُعتبرون سوى «مشعوذين» (dhūrt) ينشرون معرفة قائمة على الجهل (avidyā, ajñāna) والتطيِّر (avidyā, ajñāna). يعجب زبائن المنجّمين، المنتمين، بشكل أساسي لعائلات الطبقتين الوسطى والعليا، والذين اتبعوا دراسات عليا، والقادرين على دفع الثمن الباهظ إلى حد ما للاستشارة، بلغة الأبراج التي تستخدم السنسكريتية وكذلك بالحسابات الرياضية والتقانات الحديثة (الحواسيب والبرمجيات واللوحات)، المستخدمة في الاستشارات. ويعتبر علم التنجيم، في نظرهم، إذن، معرفة (sāstrik) أساسية (قائمة على sāstra هي أبحاث سنسكريتية، أي على معرفة موسوعية وعلمية)، و «علمية» مختلفة جذرياً عن المعارف الأخرى العرّافية التي تعتبر «شعبية» (laukik) ومزيفة وغير عقلانية. وسواء ارتبط الأمر بالتصوّرات أو بالممارسات، تبين ملاحظة الاستشارات التنجيمية أن الجسور التي تربط علم التنجيم والعرّافة بالوسطاء والملهمة، عديدة، وأن التعارض بين هذين الشكلين من المعرفة يرتبط بإرادة تأكيد التمايز الاجتماعي أكثر من ارتباطه بالاختلافات الإدراكية الجوهرية.

لننظر، الآن، إلى الفقرة السنسكريتية الثالثة (٣،٢) التي تعالج، هي أيضاً، مسألة شرعية المعرفة التي يستخدمها المنجمون، في علاقتها مع معارف أخرى. نحن هنا أمام العلاقة بين نظرية الأبراج ونظرية القدر (الكرما):

يكشف هذا العلم (الأبراج) نضوج الأفعال الجيدة والسيئة (karman) التي تتراكم في حياة أخرى مثل مصباح يكشف الأشياء في الظلام.

يظهر هذا النص، مع تغيّرات أسلوبية، في معظم المقالات المعتمدة في علم الأبراج، وكذلك في خطابات المنجمين المعاصرين الذين يؤكّدون أن علم الأبراج والتشكّلات النجمية التي ترافق الولادة، تضيء، (dṛṣṭa) مثل مصباح، الثمار «غير المرئية» (adṛṣṭa) للأفعال التي تتم في السنوات السابقة. إن «استعارة المصباح هذه»، ذات أهمية حيوية لأنها تبنّي علاقة التوافق والتكامل بين نظريتين حول القدر الإنساني، معترف بصلاحيتهما الواحدة والأخرى، وباستقامتهما ضمن الثقافة البراهمية، إلّا أن هاتين النظريتين ذات طبيعة نزاعية في جوهرهما، من وجهة نظر إدراكية. إذا كانت الكواكب تشرط السلوك البشري، كما تقول بذلك الاستدلال التنجيمي، فكيف نشرح الفكرة المتمثّلة في عقيدة القدر، والتي تعتبر أننا مسؤولون، من فكيف نشرح الفكرة المتمثّلة في عقيدة القدر، والتي تعتبر أننا مسؤولون، من خلالها، أخلاقياً، عن أفعال نقوم بها، ونحدّد بذلك مستقبلنا؟

تزيل «صيغة المصباح» هذا الإحراج، من خلال التأكيد أن علم التنجيم ونظرية القدر ليسا سوى لغتين وطريقتين مختلفتين لقول الشيء نفسه. ليس علم التنجيم في الواقع، سوى النسخة «المكشوفة» لمذهب القدر. ويجب ألّا تدهشنا إرادة المصالحة المعرفية هذه، إذا اعتبرنا أنه، في اللحظة التي دخلت فيها نظرية الأبراج الهند، كان مبدأ التقمّص يشكّل جزءاً من المذهب البراهمي، ولا يمكن لمخترعي علم الأبراج الساعين إلى الشرعية إلّا الاعتراف بصلاحية هذه النظرية.

إن التناسق الذي أقامه الكتاب القدامي بين نظريتي القدر البشري تخدم أيضاً مصالح المنجّمين المعاصرين الذين يستطيعون الكلام من دون انقطاع عن تأثير كوكبي لطقوس تهدئة الكواكب، من دون أن يقلّلوا، مع ذلك، من فعَّالية نظرية التقمص متسلحين بسلطة هذا التعبير. وبعيداً من المقطع المقتبس، فإن البعض يستدعى أيضاً مرجعية مقالة سنسكريتية من العصر الوسيط (القرن الرابع عشر)، تحمل عنوان الفير اسيماثالو كا (Vīrasiṃhāvaloka)، وهي ترى في تنوع النظريات حول الإنسان غنى بدل أن ترى فيه مشكلة. تقوم هذه المقالة التي طبعت مؤخراً في بيناريس مع ترجمة بالهندية (پاراشارا، Parashara ، ۲ • • ۷)، على تمرين مقارن بحت يسعى إلى إيضاح كيف يمكن أن تُفسّر الظاهرة نفسها بطرائق مختلفة وفاقاً للمقاربة النظرية التي تعالج من خلالها. لقد خُصص كل من الواحد والسبعين فصلاً التي تتألف منها، لمرض (roga) يحلّــل، على التوالي، مــن وجهة النظر التنجيميــة (jyotiḥśāstra)، والنظرية المعياريــة الدينيــة الهندوســية (dharmaśāstra) والنظرية الطبية «الأيورڤيديـــة» (āyurvedaśāstra). وتنســب الأمراض وفاقـــاً للمقاربات المعدّة من هذه العلوم الثلاثة، وبشكل تتابعي، أيضاً، إلى تشكيلات كوكبية (graha-yoga) غير ملائمة في لحظة الولادة، وإلى نتائيج الأعمال التي تتم في الحيوات السابقة (karmavipāka/ نضح الأفعال)، أو إلى الخلل في التوازن بين الأمزجة الثلاثة (doşa)، الهوائسي والغاضب والهادئ. تبين المقالة أيضاً كيف تتنوع الأسباب وكذلك العلاجات بشكل جوهري من نظرية إلى أخرى: وهكذا إذا كانت العلاجات النجمية تقوم بشكل أساسي على إجراءات طقسية للاستعطاف، أو « التسكين» (śānti)، فإن العلاجات القدرية (karmavipāka) تهتم، بالأحرى، بالإجراءات الطقسية للاستغفار، (prāyaścitta) وتقوم (الأيورڤيدية) على استخدام المواد الطبية (oṣadhi) وتقوم (الأيورڤيدية) على استخدام المواد الطبية (المقيئة أو المسهّلة، إلخ). يبدو أن المبدأ التكاملي بين المعارف التي يشكّل جوهر الفيراسيماڤالوكا قد أدمج مع عمل المنجّمين، ذلك أن هؤلاء لا يقومون فقط باستفراد مفاهيم مأخوذة عن نظرية «الأيورڤيدا» أو «الكرماڤيكا»، في أثناء التشخيص، بل إنهم لا يتردّدون عند الضرورة في إرسال مرضاهم إلى زملائهم الأطباء «الأيورڤيديين» أو الكهان المحلّيين من أجل تطبيق طرائق تشخيص وعلاج أخرى.

تبين مجموعة الأمثلة المذكورة أن المساكنة بين المعارف المتناقضة ضمنياً، والتي تعتبر جميعاً سنسكريتية وبراهمية أيضاً، تُدرك بشكل أساسي، ضمن إطار مصطلحات التكامل بدل التنافس. إن التنافس وعدم التوافق يتدخّلان في حال المعارف التي تمارس من جانب اخصّائيين من أنظمة مختلفة، بالرغم من أنها تكون متشابهة جداً، أحياناً. ومع ذلك، فإن الأمثلة المذكورة تتيح، لنا، بخاصّة، أن نرى أن التعايش بين المعارف المتنافسة، أي بين تلك التي تعالج موضوع البحث نفسه، ليست غائبة ولا متروكة للمصادفة. كما تدّعي ذلك، العديد من الدراسات التي ترى في «الفكر الهندي» فكراً صوفياً غير عقلاني، يترك الحرّية للتناقض بين المتعارضات. سيطور الجزء الأخير من هذه المساهمة هذا البرهان من خلل المقارنة بين علم التنجيم والتصوّرات الأخرى للكون.

# الكونيات (غير) المتوافقة

يتساءل الشاعر وكاتب المقالات والمترجم أ.ك. رامانوجان .A.K. منذ (A.K. منذ Ramanujan ذو الأصل الهندي، والمقيم في الولايات المتحدة، منذ دراساته الجامعية، في مقالة شهيرة تحمل عنوان: «هل هناك طريقة هندية في

التفكير؟» (١٩٨٩)، عن إمكانية تحديد ملامح تميّز «الفكر الهندي». ويستند في تفكيره هذا، بشكل واضح، إلى تساؤلات أثارتها لديه، منذ شبابه، صورة الأب، وبخاصّة، المفارقات التي تعايد معها، هذا الأخير، بصفاء. إن والد رامانوجان، المتحدّر من عائلة براهمية تامولية مستقيمة، كان أستاذ رياضيات معروفاً، مرتبطاً بالشبكات الدولية العلمية وملتزم أبالتبادلات المنتظمة مع زملائه الإنكليز والأميركيين. ومع ذلك، فقد كان منجّماً محترماً، وخبيراً يكتب أبراجاً مليئة بالاقتباسات السنسكريتية، كما شكّل جزءاً من حلقة ضيقة من الفلاسفة المنجّمين. يتساءل ابن رامانوجان كيف يمكن لأبيه—ومثله العديد من الهنود—أن ينضم إلى نماذج معيارية عقلية متناقضة، العلم الحديث وعلم التنجيم، من دون الاهتمام بالتناقض الذي ينتج من ذلك. وفي الجواب على هؤلاء الذين يسرون في هذا الموقف نأياً عن المنطق والفكر النقديين، يقترح، مستعيناً بأنموذج مأخوذ من علم اللغة، قراءة مرجع هندي حول قواعد العقلانية «المتأثرة بالسياق»، بدل القواعد الشمولية أو «التي لا تهتم بالسياق»، وتسيطر في المجتمعات المسيحية الديمقراطية المطالبة بالمساواة.

لقد استطاع رامانو جان، بفضل عبقريته الأدبية، إضافة إلى نوع من الحرية الشعرية، أن يسمح لنفسه بمحاولة القيام بتعميمات على «الطريقة الهندية في التفكير»، لم تكن متاحة لعالمة إتنولوجيا، متخصصة بالهند (إضافة إلى أنها كانت تنتمي إلى مرحلة ما بعد الأنتروپولوجي الفرنسي دومون). وآمل مع ذلك، باستعادة تساؤل رامانوجان وتطويره، لأنه يمس جانباً أساسياً من ممارسة علم التنجيم، منذ المرحلة الاستعمارية حتى يومنا هذا: إنه التعايش، لدى المختصين، كما لدى المؤسسات الجامعية، بين هاتين الصيغتين من العقلانية اللتين تعتبران متعارضتين في الغرب: علم التنجيم والعلم الحديث. من المناسب أولاً أن نشير إلى أن مسألة الانسجام بين علوم الكون المختلفة لا تظهر للمرة الأولى، في المرحلة الاستعمارية، وأنها لا تنتج من اللقاء بين إداريين بريطانيين وعلماء هنود. إنها حاضرة تماماً، منذ قرون

سابقة. وتقدّم حالة مثلي عن ذلك، من خلال التعايـش منذ الألف الأولى، بين أنموذجين عن وصـف الأرض والكون، اللذين يعتبران، رغماً عن الفرق الجوهري بينهما، صالحين وحقيقيين، في التقاليد البراهمية. ونقتصر على ذكر عنصرين أساسيين منهما، هناك علم الكون «الأسطوري»، من جهة، والذي تروج له النصوص المقدّسة مثل البورانا (Purāṇa)، حيث توصف الأرض على أنها أسطوانة ضخمة مسطحة في وسطها جبل، تعلو هذه الأسطوانة سبع سماوات فوق سبع أراض، في عالم عمودي، بيضوي الشكل؛ ومن جهة أخرى، هناك علم الكـون «العلمي» لعلماء الفلك وعلماء التنجيم الذي يقوم على ملاحظات موصوفة في مقالات تسمى «سيدهانتا» (siddhāntha) والتي ترى أن الأرض كرة ثابتة ذات أبعاد متواضعة نسبياً، في عالم مؤلف من كرات متركزة حيث تدور الشمس والقمر والكواكب (يستخدم النموذجان وحدات القياس نفسها، ومن الممكن المقارنة بينهما بسهولة). وكما يوضح ذلك مينكو ڤسكي، Minkowski ، ٢٠٠١)، يتساءل العلماء حول العلاقة بين هذين النظامين، وحمول الإمكانية المحتملة للتوفيق بينهما، مسمتندين إلى براهين تقنية أحياناً، وعقائدية، أحياناً أخرى. وقد قام نقاش حقيقي بدءاً من القرن السادس عشر، بين مفكرين يؤكِّدون عدم الانسجام بين هذين الأنموذجين، وآخرين يدافعون عن انسجامهما (أو غياب كل تناقض بينهما).

لقد استمر هذا النقاش، وزاد تعقيداً، في الفترة الاستعمارية، حتى انتشر وبشكل تدريجي، أنموذج تصوّر ثالث للكون، أي أنموذج كوبرنيك، في الهند من خلال الحكام البريطانيين. يصبح تحديد أنموذج كوني متفوّق، ضمن هذا السياق من التعدّدية الكونية والسيطرة الاستعمارية، موضوعاً للرهانات السياسية بين الفلاسفة الهنود، كما بينهم وبين المستعمرين في القرن التاسع عشر. وعلى الرغم من أن تصوّر الكون الذي نقله الإنكليز، من خلال قيمته الشمولية المزعومة، يستبعد إمكانية وجود علوم كون أخرى حقيقية وصالحة أيضاً، ويفرض، إذاً، نفسه، على أنه «فكرة وحيدة»، بشكل أساسي، فإن تلقي

هذا التصوّر، في الهند، قد أدى إلى مماحكات فكرية مهمّة. وقد ساهمت بعض الخطابات والنظريات، في إبداع مناطق تواصل معرفية بين «العلم الحديث» و «العلم النجمي». وعلى عكس ما يمكن أن نظنه، لم تُعد هذه النظريات، ضمن جزء من المجتمع، بعيداً من كل شكل من الاعتراف المؤسساتي، بل تم الدفاع عنها، على العكس من ذلك، من جانب أخصّائيين مشهورين يعملون ضمن مؤسسات راقية. ولا يمكن لهذه النظريات أيضاً أن تختزل في علاقات تراتبية باتجاه وحيد، حيث يسعى الفلاسفة الهنود إلى تكييف عملهم مع العلم الحديث، غير أن بالإمكان، أحياناً، أن تعدّ هذه النظريات ضمن الحلقات الفكرية البريطانية.

ذلك هـو حال النظريات الطبّية التي نشرها، بين القرن الثامن عشر والنصف الأول من القرن التاسع عشر، مثلاً، أطباء بريطانيون يقيمون في الهند، ودُرست من جانب هاريسون (٢٠٠٠). ففي فترة لم يعد الطب البريطاني يمنــح أية مصداقية للنظريات التنجيمية، إلَّا في حالات اسـتثنائية نادرة، أكثر الأطباء المقيمين في المستعمرات، من ذوى التأثير والتقدير في الوطن، من التجارب من أجل إثبات أن الشمس والقمر والكواكب، بدرجة أقلّ، تحدث تأثيراً على الصحة البشرية. لقد جَمعت نظرياتهم المعدة، في هذا السياق، أي في المناطق المدارية، حيث يولي الطب أهمية كبرى للعوامل المناخية والبيئية، بين مبادئ الفيزياء الميكانيكية ونظرية الجاذبية النيوتونية، والأفكار المستوحاة من التقاليد الطبية المحلية. وأدمجت هذه النظريات، القائمة على فكرة أن الإنسان، مثل المد والجزر، يتأثر بحركة الكواكب التي تدور حول الأرض، بسبب التأثيرات المغناطيسية أو الجزيئية التي تحدثها هذه الكواكب، بين المبادئ الأساسية لعلم التنجيم، من خلال تكييفها مع الفيزياء الكيميائية. وبقول آخر، لقد ظهر «علم الفلك الطبي» الذي أعدّه هؤلاء الأطباء على أنه حل معرفي وسط، أي حقل تفاهم بين «علم التنجيم الطبي» الشعبي في الهند والفيزياء الميكانيكية ذات النمط النيوتوني. لقد جرت محاولات توفيق وتكييف بين المقاربات الكونية المختلفة في العهد الاستعماري. وتعد التجربة التربوية التي قام بها الحاكم البريطاني ويلكنسون (Wilkinson)، مثالاً معروفاً جداً. لقد أنشأ هذا الرجل، عام المهالات الفلكية السنسكريتية أداة تأهيلية لتحضير «زرع» للعلم في الهند (ويلكنسون، ١٨٣٤)(۱). وعلى الرغم من الفروق الجوهرية بين الأنظمة التي تركّز على الأرض وتلك التي تركّز على الأسمس، فقد اعتبر علم الفلك الذي أعدّه علماء الفلك الهنود، بشكل واقعي، أكثر قرباً من علم الفلك الأوروبي من علم الفلك الوارد في المقالات للدينية مثل (البورانا)، من وجهة نظر منهجية وإدراكية، وقد جرى تشبيع تدريسه بقوة. ويظهر هذا الموقف، أيضاً، في تاريخ الجامعة السنسكريتية في بيناريس التي أُنشئت عام ١٩٧١، من جانب الإنكليز، تحت اسم «المدرسة السنسكريتية»، حيث كان العلم الكوكبي، من بين قائمة التعليم الأساسي الذي أعدته لجنة الإدارة (نيكولس، Nicholls، ١٩٠٧).

يبين تاريخ هذه المؤسسة، في القرن التاسع عشر أيضاً، وجود نزاع معرفي بين الإداريين البريطانيين والفلاسفة البراهميين، حول شرعية علم التنجيم، أحد الفروع الرئيسة للعلم النجمي. لقد أرادت السلطات الاستعمارية، في الواقع، منع هذا التعليم الذي يتبع، في رأيهم، التطيّر الباطل، ويشكل عائقاً في وجه تعلم «المعرفة المفيدة» الوحيدة، أي العلم. وأيّد العلماء الهنود، من جهتهم، شرعية هذه المعرفة—التي لا تنفصل، في رأيهم، عن الفلك والرياضيات المقدرة لدى المستعمرين—وكذلك «فائدتها الجوهرية باعتبارها مصدر دخل للبراهميين، الذين كانوا يستشارون، بشكل منتظم، باعتبارهم علماء تنجيم (نيلكسون، ١٨٤٥). وبالرغم من أن السلطات الاستعمارية قد توصّلت إلى فرض وجهة نظرها من خلال حذف علم التنجيم من المنهاج الأكاديمي للمدرسة السنسكريتية، بدءاً من عام ١٨٤٥، فإن النقاش حول

<sup>(</sup>۱) انظر، حول هذه التجربة التربوية بيلي (۱۹۹٦)، ودودسون (Dodson) (۲۰۰۷).

العلاقة بين هذا العلم والعلم الحديث، قد استمرّ إلى يومنا هذا، وذلك على مستوى المقامات الحكومية، والرأي العام والأخصّائيين.

لقد أحدثت سياسة الحزب القومي الهندي (بهاراتا جاناتا بارتي) الحاكم الذي حكــم الهند بين ١٩٩٨ – ٢٠٠٤، منعطفاً تاريخياً. فقد مول، بواسـطة الوكالة الرئيسة للصناديق الحكومية من أجل البحث والتعليم العالي، تأسيس أقسام التنجيم الڤيدي في حوالي عشرين جامعة هندية، في بداية الألفية الثالثة، مصرّاً على الطابع «العلمي» للتنجيم. لقد أثارت هذه السياسة فضيحة في الأوساط العلمية والفكرية لدى اليسار الهندي، وكذلك لدى الحركات العقلانية التمي تدين «الصفة العلمية» لعلم التنجيم، وكذلك عملية «إضفاء الطابع الهندوسي» على المعرفة، التي فرضها اليمين الهندي في المؤسسات التربوية العامة. وعلى الرغم من الأصداء الإعلامية لهذا النزاع، واللجوء إلى القضاء الذي قام به المعارضون لهذا الإجراء، فلا يبدو أن شيئاً يضعف من حيويّة البحث والتعليم التنجيمي في الجامعات الهندية في السنوات الأخيرة. بل على العكس، وحتى بعد سقوط الحكومة التي قادها اليمين الهندي، فإن قسم علم التنجيم في «جامعة باناريس هيندو» - الذي تأسس مع قيام الجامعة عام ١٩٩٦ – قد تلقّي تمويلات حكومية لإنجاز أبحاث حول تأثير التشكيلات الكوكبية على نمو الأمراض القلبية الوعائية والسرطان. وتنظم، بشكل دوري، ندوات وحلقات بحث تترافق بالعديد من النشرات للباحثين والمدرسين في القسم، بالتعاون مع زملائهم من الجامعات الهندية، من أجل بناء «الأسس» التنجيمية في تشخيص هذه الأمراض وعلاجها.

كيف نثبت التوافق بين علم التنجيم الطبي والطب الحيوي - أو «الطب الذي ينقل أمراضاً إلى من يعالجها»، كما يسمى في الهند - في إطار هذه الدراسات؟ هل يتم الدفاع عن شرعية هذه الأبحاث من خلال وسائل المقارنة؟ تنسجم هذه الأسئلة، مع اهتمامات الباحثين المنجمين لأن إجاباتهم تعرض بشكل واضح

في الكتابات التي يصدرونها في هذا المجال(١). إن المقارنة مع الطب الحيوي ومسألة الانسجام بين شكلين من المعرفة لا تحدّده الخطابات فقط، بل الطريقة المنهجية المنطقية المستخدمة في إطار هذه الدراسات أيضاً. ويتمثّل البرهان الذي غالباً ما يقدّم لتأكيد فائدة الأبحاث الطبية التنجيمية وشرعيتها، في تأكيد تكاملها في علاقتها مع التقرب الطبي الحيوي. ويظهر هذا البرهان، ضمن مصطلحات تذكر بمصطلحات إيڤانز پريتشارد، حول عقلانية سحر الآزاندي [Azande]، مـن خلال التأكيد أن علم التنجيم يقول لنا لماذا شـخصاً ما، في لحظة ما دقيقة يشكو- أو سيشكو، وهذا أمر أهم – من السرطان، فيما يشرح لنا الطب الحيوي كيف سينطلق السرطان والآلية التي سيتخذها هذا المرض (باندي، Pandey، ۲۰۰۳). تعتبر المقالات السنسكريتية حول علم الأبراج، من وجهة نظر منهجيـة، مصدراً ثابتاً للمعرفة، غيـر أن على أقواله أن تخضع لمسار ترجمة ثابتة، كي تتمكّن حقيقته من مواكبة حقيقة العلم الحديث. يتمثّل عمل البحث بذلك في عمل تنقيب حقيقي عن المعرفة، طالما أن المصادر السنسكريتية خاضعة لعمليات «تنقيب» تهدف إلى استخراج مفاهيم السرطان والنوبـة القلبية، كما تم التعبير عنها من جانب المؤلِّفين القدماء. إن هذا العمل في تفكيك رموز المصادر القديمة يهدف إلى استخراج التشكيلات الكوكبية المســؤولة عن هذه الأمراض. تلجأ دراســات علم التنجيــم الطبي أيضاً إلى طريقة أخرى تتمثّل في القيام ببحوث إحصائية، انطلاقاً من أبراج المرضى الذين يشكون من هذه الأمراض، وفاقاً لأنموذج يستلهم العلوم التجريبية. إن جمع المعلومات يتحقّق بالتعاون مع الأطباء العاملين في المستشفيات، أو من خلال استجو ابات، عن طريق الشبكة العنكبوتية، كما يسعى تنظيمها إلى تحديد الثوابت النجمية المشــتركة بين المرضى الذين يشكون من المرض نفسه، من

<sup>(</sup>۱) إن المراجع التي نشير إليها مكتوبة باللغة السنسكريتية، مع اقتباسات سنسكريتية، غالباً، وهي تعيد استخدام مصطلحات طبية انكليزية، سواء باللغة اللاتينية، أو بطريقة النقل الحرّ بلغة (دوفانا غاري) (الإنكليزية Cancer تصبح Kainsar). انظر پاندي (۲۰۰۳)؛ جها (۲۰۰۳)؛ شاستري (۲۰۰۳)؛ تيواري (۲۰۰۳).

أجل استنباط قوانين جديدة للنظرية النجمية، تتناسب مع حاجات المجتمع السذي نعيش فيه وتغييراته. يبين التعايش بين هاتين الطريقتين المنهجيتين أن مصدرين للسلطة الفكرية مختلفين جذرياً، يعتبران صالحين: كلام المعلمين القدامي، مؤلفي المقالات السنسكريتية، الملهم والسامي الذي لا يقبل النقاش، والتجربة التي تفسح في المجال لنظريات جديدة، انطلاقاً من معالجة المعطيات التجريبية، من جهة أخرى. تمنح الأولوية المعرفية، في حالة أولى، إلى النظرية باعتبارها مجموعة مبادئ، غير خاضعة لمسار تحقيق تجريبي، فيما تساهم التجربة بطريقة حتمية في تقدّم المعرفة (١٠)، في حالة ثانية.

لا يحوذ البحث عن حقل تفاهم بين علم التنجيم والعلم الحديث على اهتمام باحثي قسم التنجيم فقط. إذ يبيّن بحثي الميداني في قسم الجيوفيزياء في جامعة بناريس أن العديد من العلميين يتشاركون، بشكل واسع، في هذه الاهتمامات، فيقوم هؤلاء بالاستشارة المنظمة للمنجّمين، كما أنهم يؤلفون بأنفسهم، أبراجاً على حواسيبهم، من أجل نصح زملائهم، في مجال اختيار السلك الذي يعمل فيه، أو حياته العائلية. يصف هؤلاء العلميّون، الحاصلون، في الغالب، على شهادة جامعية، من جامعة أجنبية، تأثير الكواكب من خلال في الغالب، على شهادة جامعية، من جامعة أجنبية، تأثير الكواكب من خلال نوعاً من آلهة المجمع الهندوسي التي يتم التوجّه إليها من خلال تقاليد طقسية للتهدئة والاستعطاف. وبالنسبة إلى معظم البراهميين وإلى والد رامانوجان»، فإنهم يرون في علم التنجيم علماً ناقصاً، إلّا أنه أكثر كمالاً من الفيزياء أو علم الحياة، لأنه يسمح بمقاربة القضايا الطبية، إضافة إلى المشكلات ذات الطابع العائلي أو المهني أو الطقسي التي تثار على مدى الوجود – وبكلام آخر، فإنه العائلي أو المهني أو الطقسي التي يذكرها الأنتر وبولوجيون الإنكليز.

<sup>\* \*</sup> 

<sup>(</sup>١) في مناقشة العلاقة بين النظرية والممارسة، في إطار الإنتاج النصي السنسكريتي، انظر پولوك ١٩٨٥.

لقد بيّنت هذه الصفحات أن المواجهة بين المعارف التي تعتمد مبادئ العقلانية المتعارضة غالباً، ليست حكراً على العلوم الاجتماعية المهتمة بغرابة «الذهنية البدائية» أو «الفكر المتوحش»، ومع ذلك، وفي الحالات المدروسة، ليس لممارسة المقارنة بين مختلف أشكال المعرفة بعداً شمولياً ولا قيمة استكشافية، بل إنها تساعد في إنتاج معرفة محددة في المكان والزمان. وبما أن هذه المعارف مشتركة في إطار الحيّز الاجتماعي نفسه، فهي ليست قابلة للمقارنة فقط بل مقارنة (Comparandi) وعليها أن تخضع للمقارنة، ذلك لأن تموضعها المتبادل أصبح ضرورة. وتفرض الجهود المبذولة من جانب المنجّمين أنفسهم، من أجل تعريف العلاقة بين معرفتهم والمعارف الأخرى التي تعتبر صالحة في العالم الذي يعيشون فيه وقد فرضت نفسها في الماضي شرطاً لنجاة هذا الفرع من العلوم. بذلك، يصبح فعل المقارنة، المنفصل عن وظيفته التحليلية، أداة من أجل بناء تحالفات أو تراتبيات بين النظريات والمنهجيات والمقاربات التي تسمح بتجذير المعرفة في زمنها.

جيروم باشيه: عضو مجموعة الأنتروپولوجيا التاريخية للغرب الوسيطي. يدرِّس أيضاً، منذ عام ١٩٩٧، في جامعة شياباس (Chiapas) المستقلّة في المكسيك. ولقد أصدر، بخاصّة، الكتب التالية: ثدي الأب، أبرهام والأبوة في الغرب الوسيطي (غاليمار، ٢٠٠٠)، الحضارة الإقطاعية، من العام ١٠٠٠ حتى استعمار أمير كا (الطبعة الثالثة فلاماريون، ٢٠٠٦)، علم الأيقونات الوسيطي (غاليمار، ١٠١٠)، التمرد الزاباتي، التمرد الهندي والمقاومة الكونية (طبعة ثانية، فلاماريون، ٢٠٠٥).

ستيفان بروتون: عالم إتنولوجيا وسينمائي، عضو في مختبر الأنتروپولوجيا الاجتماعية (كوليج دو فرانسس). أخصّائي في غينيا الجديدة، وعمل على النقد والتبادلات لدى ووداني (Wodani) الأراضي العليا. يهتم حالياً بعلم التواصل بالصورة. ويمكن أن نذكر العديد من أفلامه الوثائقية هم وأنا (۲۰۰۱)، غيوم تأتي بالليل، (۲۰۰۷)، الصعود إلى السماء، (۲۰۰۷).

فاليري جُليزو: جغرافية، وتدير مركز الأبحاث حول كوريا، كما أنها عضو في UMR (المركز القومي للبحوث العلمية - باريس/ مدرسة الدراسات الاجتماعية العليا - باريس)، كوريا، الصين، اليابان. وقد نشرت: سيول مدينة عملاقة، مدن لامعة» (منشورات المركز القومي للبحوث العلمية - باريس، ٢٠٠٣)، أطلس سيول (منشورات أوترمان، العلمية - باريس، ٢٠٠٣)، أطلس سيول (منشورات أوترمان، وقد أدارت بالمشاركة مع آلان دوليسِن وكون دوسوستر،

Debordering Korea. Tangible and intangible legacies of .۲۰۱۳ منشورات روتلدج، ۲۰۱۳.

كاتيرينا غينوي: أنتروپولوجية وعضو في مركز الدراسات حول الهند وآسيا الجنوبية. تهتم دراساتها بالممارسات والتصوّرات المرتبطة بالمعارف العرّافية باعتبارها مجال تقاطع بين المذاهب الدينية والعلمية والطبية في العالم الهندي. وقد أدارت مع إناس ج زوپانوڤ، العلاجات العرّافية، الطب والدين في آسيا الجنوبية (منشورات مدرسة الدراسات الاجتماعية العليا، ٢٠٠٨)، وكذلك مع سيلڤيا دينتينو، على أطراف الفرْجة، دراسات هندية ومقارنة تكريماً لشارل مالامود (تورنهوت، بريپولز، ٢٠١٢). ومؤلفها خطاب القدر، ممارسة التنجيم في بيناريس، الصادر في ٢٠١٣، منشورات المركز القومي البحوث العلمية باريس.

ليليان هيلير – پيريز: عضو في مركز ألكسندر – كواري، وأستاذة التاريخ المعاصر في جامعة «باريس – ديدرو». تهتم دراساتها بالمعارف التقنية في أوروبا العصر الحديث ضمن منظور مقارن وعابر للقوميات. وقد نشرت بخاصّة، الاختراع التقني في عصر التنوير (ألبان ميشيل، وقد نشرت بخاصّة، الاختراع التقني في عصر التنوير (ألبان ميشيل، فرنسا وبريطانيا (القرن السادس عشر والتاسع عشر) (وثائق حول تاريخ التقنيات ١٩،٠١٩)، ومع آن – لور كاري وماري – سوفي كورسي وكريستيان دومولناير – دويير المعارض الدولية في باريس في القرن التاسع عشر، التقنية، الجماهير، التراث (منشورات المركز القومي للبحوث العلمية – باريس، ٢٠١٢)

فريدريك جوليان: أنتروپولوجي، عمل مديراً مساعداً لمختبر الأنتروپولوجيا الاجتماعية (كوليج دو فرانس)، ومسؤولاً عن البرنامج العلمي التعددي: التطور والطبيعة والثقافات في مدرسة الدراسات

الاجتماعية العليا، حتى عام ٢٠١١. وقد أدار المجلة متعددة الاختصاصات تقنيات وثقافة، منذ عام ٢٠٠٧. تهتم دراساته بمسارات التطور ودلالات الظواهر التقنية والثقافية، أما على المدى البعيد، فيهتم بالتفاعلات بين البشر والحيوانات في أفريقيا وأوروبا. عمل في أفريقيا الغربية (ساحل العاج، غينيا، غانا، توغو) في توثيق التصرّفات التقنية للشمبانزي المتوحشة، وفي استجواب التاريخ المشترك للبشر والقرديات الكبرى. وقد نشر بخاصة هل الطبيعة المشترك للبشر والقرديات الكبرى. وقد نشر بخاصة هل الطبيعة ثقافية؟ (منشورات، ايرّانس، ١٩٩٨)، ومع سوزان دوشوڤيني، طبائع الإنسان (مجلة تقنيات وثقافة، ٢٠٠٨) ومع حيل بارتولينث ونيكولا غوفوروڤ، «مختارات مدروسة من التقنية والثقافة» (مجلة تقنيات عبانية» فوفوروڤ، «مختارات مدروسة لوروا-غوران، «اكتشافات يابانية» وثقافة، ٢٠١١)، الحركة والمادة. لوروا-غوران، «اكتشافات يابانية»

برونو كارزنتي: فيلسوف، تقع أبحاثه في تقاطع التاريخ وعلم معرفة العلوم الاجتماعية والفلسفة التاريخية. يدير، منذعام ٢٠١٠، معهد «مارسيل موس». وقد نشر «الإنسان الشامل»، علم الاجتماع والأنتروپولوجيا والفلسفة لدى مارسيل موس (المنشورات الجامعية الفرنسية، ١٩٩٧، إعادة طباعة، كوادريدج، ٢٠١١)؛ المجتمع في الأشخاص. دراسات دور كهامية (إيكونوميكا، ٢٠٠١)؛ سياسة الفكر، أوغست كونت وولادة العلم الاجتماعي (هيرمان، ٢٠٠١)؛ موس وفكرة الشعب. الحقيقة التاريخية وفاقاً لفرويد (لوسير، ٢٠١٢). وهو أيضاً صاحب مشروع نشر نصوص إيميل دوركهايم وغبريال تارد ولوسيان ليڤي -بروهل وهنري برغسون، وفوستيل دو كولانغ.

پاولو ناپولي: مؤرخ في القانون، وعمل على تاريخ طويل المدى للممارسات والمقولات المعيارية. وبعد دراسة للمعيارية البوليسية بين القرنين الثامن عشر والتاسع عشر، اهتم، منذ ذلك التاريخ، بالجذور الحقوقية والرعوية للعقلانية الإدارية والتنظيمية. من بين أعماله (Le arti delvero التاريخ والقانون والسياسة لدى ميشيل فوكو (ناپولي لاشيتا ديل سولي، ٢٠٠٢)، و لادة الشرطة الحديثة، السلطات والمعايير والمجتمع» (لا ديكوڤرت ٢٠٠٠) «جان جيرسون، والزيارة الرعوية» في لورانس جافارييني (إدارة)، كتابات رجال القانون (القرن السادس عشسر – القرن الثامن عشر). كلاسيكيات غارينيه، (القرن السادس عشر – ۱۵۱؛ «من أجل تاريخ حقوقي للتنظيم» (في فيليپ بيزي وآخرين إقامة نظام مالي عام ١٨١٥ – ١٩١٤، إعدادات في القرن الميزانية والحسابات في القرن التاسع عشر وممارساته وزارة قانون الميزانية والحسابات في القرن التاسع عشر وممارساته وزارة

أوليڤييه رومو: عضو في مركز الدراسات الاجتماعية السياسية «ريمون آرون»، وهو فيلسوف. تهتم دراساته بفلسفة المعتقدات الاجتماعية وعلم معرفة التاريخ والنظريات السياسية للثقافة والمواطنيات العالمية النقدية. من بين منشوراته ميشليه قضاء التاريخ (ميشالون، ١٩٩٨)، لابويسي الحديث حول الخضوع الإرادي (منشورات مشتركة قران، ٢٠٠٢)؛ محفوظات البشرية، مقالة حول فلسفة فيكو (Vico) (سوي، ٤٠٠٤)؛ ومع ماري غاي – نيكو ديموڤ وپيار جيرار، امتحان الجديد (المختبر الإيطالي، سياسة ومجتمع، منشورات LSH – RNS - ۲،۰۰۸)؛ الطبيعة والأمير كيون (حياة الأفكار، جمهورية الأفكار/ سوي، ٢٠٠٥)؛ ومع كريسانتي أفلامي، الحضارات، العودة إلى الكلمات والأفكار (مجلة التراكيب، سبرنغر ١٠٨/١)؛ ومع سوريا نور، حرب وسلام. دور العلم والفن (دونكار وهمبولد، ٢٠١٠).

جيزيل ساپيرو: «اخصائية في علم اجتماع المثقفين، والأدب والترجمة. إنها مؤلفة كتاب، حرب الكتاب ١٩٤٠ – ١٩٥٣ (فايار ١٩٩٩)، ومسؤولية الكاتب (سوي، ٢٠١١). كما أدارت بالمشاركة، تاريخ العلوم الاجتماعية (فايار ٢٠٠٤)؛ پيار بورديو، عالم اجتماع (فايار، ٢٠٠٤)، «الترجمة، سوق الترجمة في فرنسا في زمن العولمة» منشورات المركز القومي للبحوث، العلمية – باريس، ٢٠٠٨) «تناقضات النشر المعولم» (نوفوموند، ٢٠٠٩)؛ «الحيّز الفكري في أوروبا» (لا ديكوڤرت، ٢٠٠٩); «ترجمة الأدب والعلوم الإنسانية: المعوقات الاقتصادية والثقافية» (DEPS 2012).

جان-فريدريك شوب: يدرّس تاريخ الامبرطوريات الإيبيرية في عهد النظام القديم وتشكّل الأصناف العرقية في الحيّز الأطلسي. وهو عضو في مركز العوالم الأميركية، والمجتمعات والتنقلات والسلطات (القرن الخامس-القرن الحادي والعشرون)، وفي مركز تاريخ ما وراء البحار في جامعة ليشبونة الجديدة. وقد نشبر بخاصّة، يهود ملك إسبانيا، وهران ١٥٠٧ – ١٦٦٩ (آشيت، ١٩٩٩)؛ البرتغال في عهد الكونت دون أوليفاريس (١٦٢١ – ١٦٤٠)؛ النزاع الحقوقي باعتباره ممارسة سياسية (كازا دو فيلازكيز، ٢٠٠١)؛ فرنسا الإسبانية (سوي ٢٠٠٣)، ومع خوان كارلوس كارافالغيا، القوانين والعدالة، والتقاليد، أمير كا وأوروبا اللاتينية في القرنين السادس عشر والتاسع عشر (منشورات مدرسة الدراسات الاجتماعية العليا، ٢٠٠٥)؛ أورونو كو، أمير وعبد. الرواية الاستعمارية عن الشك (سوي، ٢٠٠٨)، هل لأوروبا تاريخ (البان ميشيل، ٢٠٠٨).

إيزابيل فيرو: عالمة اجتماع وأخصائية المجتمع الصيني في القرن العشرين.
ترتبط بمركز الدراسات حول الصين الحديثة والمعاصرة، وقد
نشرت بخاصة، مع هوا لينشان، بحث اجتماعي حول الصين
المعاصرة ١٩١١ – ١٩٤٩ (المنشورات الجامعية الفرنسية، ١٩٩٦)؛
«نزاعات في قرية صينية. أشكال الحق وإعادة تشكيل محلي للأماكن
المعيارية (منشورات MSH); ألاعيب الديمقراطية. الاحتجاج
في الصين المعاصرة (سوي، ٢٠١٠).

# فهرست

| o   | كلمه الناشر                                    |
|-----|------------------------------------------------|
| V   | فهرس عام                                       |
|     | – أوليفيه رومو وجان– فريدريك شوب وايزابيل تيرو |
| ١٣  | ما من تفكير انعكاسي من دون مقارنة              |
| Y 1 | القسم الأول: الفكر المقارني                    |
|     | جيروم باشيه                                    |
|     | هل ثمة عصر وسيط معولم؟                         |
| ۲۳  | · 3 3 3 3 3 3 3                                |
| ۲٥  | ماذا نفعل (بالمسألة الأوروبية)                 |
| ٣٢  | انبثاقات متناقضة                               |
|     | ملامح الحراك الكنسي                            |
|     | الوصلات غير المألوفة بين الروحي والمادي        |
|     | برونو كارسنت <i>ي</i>                          |
| 1   | البنيوية والدين                                |
| 1   | الدين والمقارنة                                |
| ٦٥  | الفُضالة الواجب وصفها                          |
| ٧٣  | مسألة إرث                                      |
| VV  | الانتقال والرمزية                              |
| AY  | العدالة والقدر                                 |
| ٩٥  | القسم الثاني: الأدوات المقارنة                 |
|     | فريدريك جوليان                                 |
| 9V  | مقارنة ما لا يقارن،: في فضائل المقارنة وحدودها |

## دراسة العلوم الاجتماعية

| ٩٧           | بشر/رئيسات                                  |
|--------------|---------------------------------------------|
| 1            | لماذا نقارن البشر والقرود                   |
| 1 • 8        | ماذا نقارن                                  |
| 11.          | من نقارن                                    |
|              | كيف نقارن                                   |
| 114          | افتتاح                                      |
|              | پاولو ناپولي                                |
| 179          | القانون والتاريخ والمقارنة                  |
| 171          | البدايات الوسيطية                           |
| ١٣٨          | الإشكالية الحديثة                           |
| 180          | هجرة القانون                                |
| 107          | الزرعالزرع                                  |
|              | ليليان هيلير – پيريز                        |
|              | تاريخ مقارن للتراث التقني،                  |
| با وإنكلترا  | مجموعات المخترعات ومخازنها في فرنس          |
| 177          | في القرنين الثامن عشر والتاسع عشر           |
| 177          | «مخزن جمعية فنون لندن»                      |
| \Y •         | مؤسسة التقنية من عصر التنوير حتى الثورة     |
| ليون ١٧٤     | مخازن الاختراعات والصناعة الحرفية في        |
|              | جيزيل ساپيرو                                |
| 190          | المقارنة والتبادلات الثقافية، حالة الترجمات |
| بر           | بنية السوق العالمية للكتاب، المستوى الأك    |
| ۲۰۸          | مقارنة الحقول القومية: المستوى المتوسط      |
| ي الأصغر ٢١٤ | التزامات العملاء وأستراتيجياتهم، المستوز    |
| 77٣          | القسم الثالث: الفعل المقارن                 |

| ستيفان بروتون                                           |       |
|---------------------------------------------------------|-------|
| النظرةد                                                 | 770   |
| الصورة إبلاغ                                            | 779   |
| إن من ينظر يشكِّل جزءاً من المشهد                       | Y & A |
| ڤاليري جُليزو                                           |       |
| كوريا في العلوم الاجتماعية،                             |       |
| هندسة المقارنة في امتحان الموضوع المضاعف                | Y 0 0 |
| الدراسات الحقلية: المقارنة، التقاطع، التفكيك            | Y 0 V |
| المقارنة والترجمة والتخلي                               | ۳۲۲   |
| المقارنة والمقابلة والتعميم                             | 077   |
| كوريا، كوريتان، الموضوع المضاعف: كيف نقارن؟             | AFY   |
| كوريتان، وأربعة خطابات، أي مقارنات؟                     | ۲۷۱   |
| خطابات «شعاع الشمس»                                     | ۲۷۲   |
| كاتيرينا غينزي                                          |       |
| طرائق المقارنة، النظرات الهندية حول التطابق بين المعارف | ۲۸٥   |
| المعارف القابلة للمقارنة                                | Y A 9 |
| كوكبات المعارف                                          | Y 9 Y |
| الكونيات (غير) المتوافقة                                | Y 9 V |
| المؤلفون                                                | ۳۰۷   |
| ف ست                                                    | ۳۱۳   |

# **دراسة العلوم الاجتماعية** المقارنة

بإشراف أوليقييه رومو،

جان فريديريك شوب وإيزابيل تيرو

هذا الكتاب

ما دلالة فعل المقارنة في مجال العلوم الاجتماعية؟ ينظر إلى نهج المقارنة، في هذا المجلد، على أنه بمثابة مديح للتعددية، بحيث يستحيل على أي فرع من العلوم الاجتماعية الاقتصار على دراسة حالة واحدة وحسب. وبسبب ذلك، تجدكل معرفة جديدة، وكل مبادلة جديدة بين فرعين علميين، نفسها في مواجهة البدهيات المغلوطة حول عدم انعكاسيتها. هناك ميل لإعلان ما يقبل المقارنة، واشتراط لما لا يقبلها، كونها لا تعني، في العلوم الاجتماعية، الرد على التحديات المتمثلة في تقسيماتها وعدم تناظر موضوعاتها، كما أنها تعني صنع الأدوات التي تقتضيها منهجية متلائمة مع الفروق الموجودة.

يعكس هذا الكتاب المقاربات البالغة الاختلاف التي تندرج المقارنة ضمنها، إذ ثمة من يرى في هذه الأخيرة مورداً للتحليل؛ في حين يرى آخرون أنها مادة لبرنامج بحث. في الحصيلة، يرى الجميع في المقارنة الإطار النظري لانعكاسيتهم العلمية، كما تحدّد أيضاً أفقاً للغة مشتركة، وتحدّد أخيراً الموضوع المطروح تحت المراقبة المتمثل بالمجتمعات المكونة من فاعلين لا ينفكون عن توصيف وضعيتهم بها.

يضم هذا الكتاب بين دفتيه مساهمات:

جيروم باشيه، ستيفان بروتون، ڤاليري جيليزو، كاترينا غانزي، ليليان هيلير- پيريز، فريديريك جوليان، برونو كارسانتي، پاولو ناپولي وجيزيل سايبرو.

المجلدان الآخران هما: النقد والتعميم.



