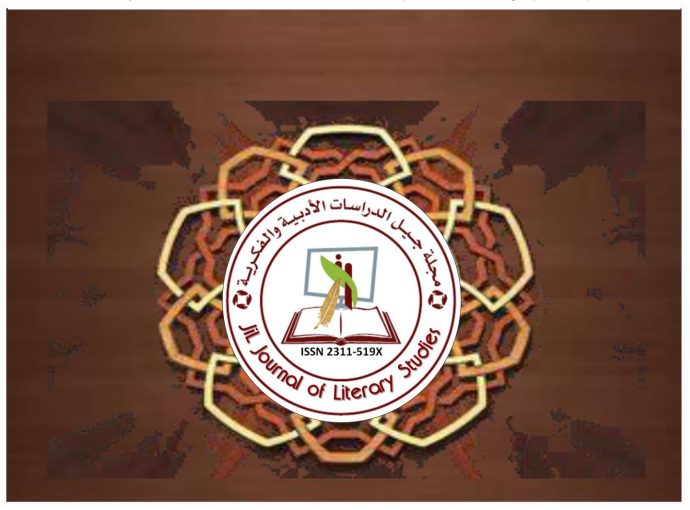


مجلة علمية دولية محكمة تصدر شهريا عن مركز جيل البحث العلمي

Lebanon - Tripoli / Abou Samra Branche P.O.BOX - www.jilrc.com - literary@journals.jilrc.com



<u>ISSN 2311-519X</u>

العام السابع-العدد 64- أكتوبر 2020







# مركز جيل البحث العلمى

# مجلة جيل الدراسات الأدبية والفكرية ISSN 2311-519X

# مجلة علمية دولية محكمة تصدر شهريا

Lebanon - Tripoli / Abou Samra Branche P.O.BOX - www.jilrc.com - literary@journals.jilrc.com

# المشرفة العامة: أ.د. سرور طالبي

# المؤسسة ورئيسة التحرير: د. غزلان هاشمي

#### التعريف:

مجلة علمية دولية محكمة ومفهرسة تصدر شهريا عن مركز جيل البحث العلمي وتعني بالدراسات الأدبية والفكرية بإشراف هيئة تحرير ولجنة علمية ثابتة مشكلة من أساتذة وباحثين من عدة دول وهيئة تحكيم تتشكل دوريا في كل عدد.

#### اهتمامات المجلة وأبعداها:

ينفتح الخطاب الفكري والأدبي على عدة اعتبارات، ويتموضع ضمن سياق سوسيو ثقافي وسياسي، يجعل من تمثلاته تأخذ موضعيات متباينة، فبين الجمالي والفكري مسافة تماس وبين الواقعي والجمالي نقاط التقاء تكشفها المواقف.

وايمانًا منا بأن الحرف التزام ومسؤولية، وبأن الكلمة وعي وارتقاء، فإن مجلة جيل الدراسات الأدبية والفكرية المجلة الأكاديمية الدولية المحكمة والتي تختص بنشر البحوث الأدبية والمقاربات النقدية والفكرية تسعى لأن تقدم جديدا إلى الساحة الفكرية العربية.

#### لأهداف:

- نشر المعرفة الأصيلة، وتعزيز الحوار العلمي العقلاني من خلال نشر الرأي والرأي المخالف.
- تلبية حاجات الباحثين وطلبة العلم سواء من ناحية الاكتفاء المعرفي في مواضيع محددة تتماشى وهدف المجلة أم من ناحية النشر وتشجيع البحوث الرصينة والمبتكرة.
- خلق وعي قرائي حدوده التمييز بين الكلمة الأصيلة والكلمة المبتذلة التي لا تقدم جديدا في ظل استسهال النشر مع المتاحات الالكترو نية.

#### هيئة التحرير:

أ.د. شريف بموسى عبد القادر، جامعة أبي بكر بلقايد تلمسان / الجز انر. أ.د. أحمد رشراش جامعة طر ابلس / ليبيا. د. خالد كاظم حميدي وزير الحميداوي، جامعة النجف الأشرف / العراق. د. مصطفى الغرافي، جامعة عبد المالك السعدي/ المغرب.

# رئيس اللجنة العلمية: أ.د. الطاهر رواينية، جامعة باجي مختار/ الجزائر

#### اللجنة العلمية:

أ.د. إحسان يعقوب حسن الديك، جامعة النجاح الوطنية / فلسطين. أ.د. أمين مصرني المدرسة العليا للأساتذة/وهران الجزائر. أ.د. ضياء غني لفتة العبودي، ذي قار/ العراق. أ.د. عبد الوهاب شعلان جامعة محمد الشريف مساعدية الجزائر. أ.د. محمد جواد حبيب البدراني، جامعة البصرة / العراق. أ.د. منتصر الغضنفري جامعة الموصل / العراق. د. دين العربي، جامعة الدكتور مولاي الطاهر سعيدة / الجزائر. د. كريم المسعودي جامعة القادسية / العراق. د. مليكة ناعيم، جامعة القاضي عياض / المغرب.

#### أعضاء لحنة التحكيم الاستشارية لهذا العدد:

.د. بلخير شنين . جامعة ورقلة . الجز ائر
.د. جربو فاطمة . جامعة عبد الحميد بن باديس-مستغانم . الجز ائر
.د. حسن بدوح . جامعة السلطان مولاي سليمان . المغرب
.د. سليم سعدلي . جامعة برج بوعربريج . الجز ائر
.د. شيبان سعيد . جامعة عبد الرحمن ميرة - بجاية . الجز ائر
.د. لحسن عزوز . جامعة محمد خيضر بسكرة . الجز ائر
.د. محمّد الناصر كحّولي . جامعة القصيم . السعودية
.د. هالة محمد مكرم مني . جامعة المنيا . مصر



# مركز جيل البحث العلمي مجلة جيل الدراسات الأدبية والفكرية شروط النشر



مجلة جيل الدراسات الأدبية والفكرية مجلة علمية دولية محكمة تختص بنشر البحوث الأدبية والمقاربات النقدية والفكرية، تصدر شهريا عن مركز جيل البحث العلمي، بإشراف هيئة تحرير مشكلة من أساتذة وباحثين وهيئة علمية تتألف من نخبة من الباحثين وهيئة تحكيم تتشكل دوريا في كل عدد. تقبل المجلة الأبحاث والمقالات التي تلتزم الموضوعية والمنهجية، وتتو افرفها الأصالة العلمية والدقة والجدية وتحترم قواعد النشر التالية:

- أن يكون البحث المقدم ضمن الموضوعات التي تعنى المجلة بنشرها.
- ألا يكون البحث قد نشر أو قدم للنشر لأي مجلة، أو مؤتمر في الوقت نفسه، ويتحمل الباحث كامل المسؤولية في حال
   اكتشاف بأن مساهمته منشورة أو معروضة للنشر.

#### • أن تحتوي الصفحة الأولى من البحث على:

- عنوان البحث باللغة العربية والانجليزية.
- اسم الباحث ودرجته العلميَّة، والجامعة التي ينتمي إليها باللغة العربية والانجليزية.
  - البريد الإلكتروني للباحث.
  - ملخَّص للدراسة في حدود 150 كلمة وبحجم خط 12 باللغة العربية والانجليزية.
    - الكلمات المفتاحية بعد الملخص باللغة العربية والانجليزية.
  - أن تكون البحوث المقدمة بإحدى اللغات التالية: العربية، الفرنسية والإنجليزية.
- أن لا يزبدَ عدد صفحات البحث على ( 20) صفحة بما في ذلك الأشكال والرسومات والمراجع والجداول والملاحق.
  - أن يكونَ البحثُ خاليًا مِنَ الأخطاءِ اللغوبة والنحوبة والإملائيَّة.
    - أن يلتزم الباحث بالخطوط وأحجامِها على النحو الآتى:
- اللغة العربية: نوع الخط (Traditional Arabic) وحجم الخط (16) في المتن، وفي الهامش نفس الخط مع حجم (12).
- اللغة الأجنبية: نوع الخط (Times New Roman) وحجم الخط (14) في المتن، وفي الهامش نفس الخط مع حجم (10).
  - تكتب العناوين الرئيسية والفرعية بحجم 18 نقطة مع تضخيم الخط.
  - أن تكتب الحواشي بشكل نظامي حسب شروط برنامج Microsoft Word في نهاية كل صفحة.
    - أن يرفق صاحب البحث تعربفا مختصرا بنفسه ونشاطه العلمي والثقافي.
    - عند إرسال الباحث لمشاركته عبر البريد الالكتروني، سيستقبل مباشرة رسالة إشعار بذلك.
- تخضع كل الأبحاث المقدمة للمجلة للقراءة والتحكيم من قبل لجنة مختصة ويلقى البحث القبول النهائي بعد أن يجري الباحث التعديلات التي يطلبها المحكمون.
  - لا تلتزم المجلة بنشر كل ما يرسل إلها وهي غير ملزمة بتقديم مبررات.
  - ترسل المساهمات بصيغة الكترونية حصراً على عنوان المجلة: literary@journals.jilrc.com



# الفهرس

| الصفحة |                                                                                                                           |
|--------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 7      | • الافتتاحية                                                                                                              |
| 9      | • المكونات العجائبية ووظائفها الاجتماعية في رو اية "حاموت" لوفاء عبدالرزّاق: سيامك ظفري زاده وآخرون: جامعة أصفهان. إيران. |
| 27     | • الباتوس في الخطاب الاحتجاجي: عبد العالي قادا جامعة القاضي عياض المغرب.                                                  |
| 41     | • دلالات الألفاظ الرباعيّة المضاعفة في القرآن الكريم: زياد عبد الله عبد الصمد البنّا جامعة صلا الدين. العراق.             |
| 61     | • أجناس الكلام الأولية والثانوية عند باختين :عبد الحق قاسمي/ مركز البحث العلمي والتقني لتطوير اللغة العربية / الجزائر.    |
| 79     | • حجاجية الصورة الشعرية من منظور التلقي: بوقفحة محمد المركز الجامعي غليزان. الجزائر.                                      |
| 91     | • التخريج العروضي لتجربة محمد الصالح باوية الشعرية: عبد القادر رحماني. جامعة الجزائر 2.                                   |
| 113    | • God, Soul, and World Al-Ghazali on Islamic Consciousness: Rawaa Mahmoud Hussain USA.                                    |



# الافتتاحية

# بسه الله الرحمن الرحيم

انشغل هذا العدد بعدة إشكالات معرفية ،حيث سؤال البوح والهوية والحرف، فمن خلال الخوض في المسافات المعتمة تضفي البحوث إلى استزادة علمية متنوعة وإضاءات كشفية، وإلى الوصول إلى دلالات المغايرة والاختلاف، وعلى ضوء ذلك تم التطرق في إحدى الدراسات إلى رو اية حاموت للرو ائية العر اقية وفاء عبد الرزاق، من خلال الاشتغال على العجائبية وتقصي وظائفها الاجتماعية، وإلى الخطاب الحجاجي من خلال دراسة الباتوس.

وقد احتوى العدد كذلك على دراسة عروضية تناولت التجربة الشعرية لمحمد الصالح باوية، هذا وتم البحث في دلالات ألفاظ القرآن الكريم الرباعية المضاعفة، ناهيك عن تقصي أجناس الكلام في خطاب باختين، وكذا الاشتغال على الصورة الشعربة من خلال حجاجيتها من وجهة نظر المتلقى.

كما وختم العدد موضوعاته بدراسة باللغة الإنجليزية تنبش في مفاهيم الله والعالم والروح في الوعي الإسلامي من منظور الغزالي.

العدد ككل أعداد مجلة جيل الدراسات الأدبية يحاول الحفاظ على خطه العام من خلال الاحتفاء بحوارية معرفية، ومن خلال الارتكاز على قيم الاختلاف والمغايرة، لذلك ترحب أسرة المجلة بكل تعقيباتكم وملاحظاتكم وتوجهاتكم.

# رئيسة التحرير: د. غزلان هاشمي

تخلي أسرة تحرير المجلة مسؤوليتها عن أي انتهاك لحقوق الملكية الفكرية لا تعبر الآراء الواردة في هذا العدد بالضرورة عن رأي إدارة المركز © جميع الحقوق محفوظة لمركز جيل البحث العلمي



# المكونات العجائبية ووظائفها الاجتماعية في رواية "حاموت" لوفاء عبدالرزّاق

# The Fantasy elements and their social functions in the novel "Hamut" for Wafa Abdul-Razzaq

طالب الدكتوراه سيامك ظفري زاده: كلية اللغات. جامعة أصفهان. إيران. الأستاذ المشارك أحمدرضا صاعدي (الكاتب المسؤول): جامعة أصفهان. إيران. الأستاذة المشاركة نرگس گنجى: كلية اللغات. جامعة أصفهان. إيران.

Siamak Zafarizadeh - Ahmadreza Saedi - Narges Ganji University of Isfahan. Iran.

#### الملخّص

الروائيون المعاصرون نظراً إلى الحيادية والظروف المؤسفة الاستبدادية التي سيطرت على بعض المجتمعات الشرقية، يوظفون الأسلوب العجائبي لتعبير عن نواياهم وأغراضهم. في هذا السياق، اتخذت هذه الدراسة رواية "حاموت" لـــ"وفاء عبدالرزاق"، لتدرس الوظائف الاجتماعية للمكونات العجائبية. قد توصلت الدراسة، مستعينة بالمنهج الوصفي التحليلي، إلى أن الروائية اختارت العجائبية في تقديم عديد من عناصر الرواية، لتبرز خلالها الظروف المأساوية الراهنة في الزمن الديكتاتوري، صنعوا صدام حسين، والأحداث التي تلت بعدها بالحرب المدمرة الأمريكية، واحتلال العراق بواسطة القوات الأمريكية، الذين صنعوا من العراق مستوحشة غرببة، تعانى من البلايا والانكسارات والمصائب.

الكلمات الرئيسة: العجائبية، وفاء عبد الرزّاق، الوظائف الاجتماعية ، العراق، حاموت.

#### **Abstract:**

#### The Fantasy elements and their social functions in the novel "Hamut" for Wafa Abdul Razzaq.

The contemporary novelists, due to the unfortunate and authoritarian conditions that was dominated on the some eastern societies, used the fantasy method, to express their intentions. in this context, this study chose the novel "Hamout"for "Wafa Abdul Razzaq", to study the social functions of the fantasy elements. this study realize, using the descriptive analytical method, that the novelist, chose the fantasy to show many elements of the novel, to highlight the current tragedy conditions, of dictatorial time, Saddam Hussein, and the events after the occupation of Iraq, by the american forces, those who turned Iraq, into a scary and strange city, suffers from disasters and breaks and calamities

Keywords: The Fantasy, Wafa Abdul Razzaq, The social functions, Iraq, Hamut.



#### 1. 1. المقدمة

إن الرواية بعد أن سجلت حضورها في الساحة العربية، لم تنفصل عن الحركة الروائية العالمية، بل سارت جنبا إلى جنب معها، واستمدت الأشكال والمفاهيم العالمية الجديدة، واقتربت من رسالتها الاجتماعية والسياسية، بحيث تأثرت من الظروف التاريخية التي مرت بها المجتمعات العربية، فشاهدت منذ الستينات الأشكال والأنماط الجديدة كالتجريب، وتجاوزت الأساليب التقليدية المألوفة، لتعبر عن القضايا المتعددة الجديدة في تلك المجتمعات، فأصبحت على رأي شعيب حليفي «مرآة المجتمع المدنى الصاعد، وسلاحه الإبداعي في مواجهة نقائضه». 1

والرواية العراقية وفقا لرسالتها الاجتماعية، رصدت كل الأحداث التي عرفها الواقع العراقي منذ ظهور الاستعمار والاستبداد حتى الاحتلال والحرب والدمار الذي شاهدته العراق في العقود الأخيرة. واتخذت مؤشرات، وتقنيات جديدة للتعبير عن المعاناة والمأساة الجماعية الكبرى، ومن هذه التقنيات، هي الأسلوب العجائبي/ الفانتاستيكي الذي، بعلاماته المتعددة وعناصره المتنوعة، وبحيادته التي يختفي الروائي ورائها، أصبح وسيلة ناجحة في تجسيد الأحداث والقضايا الاجتماعية. اتخذه الروائيون العراقييون الجدد - نظراً لطبيعة الظروف التاريخية الخاصة التي مرّت بها العراق - كأداة تعبيرية يعبرون بها عن انفعالاتهم وتفاعلاتهم مع واقعهم الأليم والغريب.

«إذن أصبح العمل الروائي، تحت مؤثرات ضاغطة، تدفع به للجوء إلى الفانتازيا، ليجسّد فيها الروائي رؤيته لمواجهة هذا التعالق بين الواقع واللاوقع، ورفد العمل الأدبي بالمزيد من الرؤى الإبداعية، لذلك نجد الروائي يعتمد الفنتازيا في عمله ليجسّد بها الواقع ويغوض في أغواره ليكشف خباياه».2

وفاء عبد الرزاق، الكاتبة والروائية العراقية الشهيرة، تعد من أهم الروائيات الاجتماعيات الناجحات، في تجسيد الوقائع، والثيمات الاجتماعية المعروضة في المجتمع العراقي. بما هي هربت من أيدي الديكتاتورية الصدامية إلى لندن، وكانت آملة أن يعود بعد سقوط الديكتاتورية، الاستقرار والهدوء إلى الوطن، لكن الظروف أصبحت أكثر مأساوياً بعد الاحتلال الأمريكي سنة 2003 للميلادي؛ والأعوام التي قضاها الشعب العراقي بعد سنوات الاحتلال، تكون متزامناً بالوحشية وبالخيبة. ففي مثل هذه الظروف، استخدمت الروائية، العجائبية في رواياتها كتقنية جديدة للتعبير عن قضايا مجتمعها السياسية والاجتماعية، وما يعانيه الإنسان العراقي من ألم وعنف وقهر وقتل ونهب.

تعد رواية "حاموت"، من أبدع أعمالها الروائية، فاتخذت وفاء عبد الرزاق الأسلوب العجائبي، كأسلوب ناجح في هذه الإبداعية القصيرة، حيث تتاولت القضايا الاجتماعية المتعددة، والمعاناة الكثيرة التي واجهها الشعب العراقي، بعد الاحتلال الأمريكي، عبر العناصر العجائبية والرمزية الخيالية المتعددة؛ وهذه الدراسة ترمي أن تقوم إلى تحليل أهم المكونات العجائبية السردية، ووظائفها الاجتماعية المستخدمة في رواية حاموت خلال الإجابة عن السؤالين التاليين:

1- ما هي المكونات العجائبية في رواية حاموت لوفاء عبد الرزّاق؟

2- ما هي الوظائف الاجتماعية المكنونة وراء استخدام هذه المكونات العجائبية؟

<sup>1.</sup> شعيب حليفي، شعرية الرواية الفانتاستيكية، منشورات الاختلاف، الجزائر، الطبعة الأولى، 2009، ص12.

<sup>2 -</sup> عباس رشيد الددة، وسعيد حميد كاظم، الفانتازيا في الرواية العراقية النسوية بعد عام 2003 م - دراسة في روايتي وفاء عبد الرزاق وايناس أثير؛ مجلة كلية التربية الأساسية للعلوم التربوية والإنسانية، العدد 22، 2015، ص 263.



#### 1.1. خلفية البحث

ثمة دراسات قليلة حول الأعمال السردية لوفاء عبد الرزاق، رغم أهميتها ومكانتها الكبرى في المنجز السردي العربي الحديث، لا تتجاوز عن ملاحظات وحوارات وكتابات، في المواقع والمجلات الإلكترونيكية، ونزر قليل من المقالات العلمية والرسائل الجامعية. من هذه الدراسات التي أجريت حول رواية حاموت، هي: رسالة الماجستير (2017)، "سيمياء الشخصية في رواية حاموت لوفاء عبدالرزاق"، بقلم طالبتين: "حياة بلجاني، حياة سباق محمد". و:مقالة (2018)، "المفارقة السردية في رواية حاموت .. دراسة سيميائية"، بقلم جاسم زبيدي، المنشورة في مجلة المثقف. و: مقالة (2015)، "الفانتازيا في الرواية العراقية النسوية بعد عام، 2003، دراسة في روايتي لوفاء عبدالرزاق، وإيناس أثر"، بقلم عباس رشيد الدده وسعيد حميد كاظم. و: مقالة (2016) "جدلية الحاء في سرديات وفاء عبد الرزاق: رقصة الجديلة والنهر، وحاموت كأنموذجين للدراسة والبحث"، بقلم د. أسماء غريب. لكن هذه الدراسة، بما تتحدث عن المكونات العجائبية السردية، ووظائفها الاجتماعية ، تكون دراسة جديدة، لم يتطرق إليها أحد.

#### 2. المهاد النظرى للبحث

### 21. تعريف الغرائبية أو العجائبية

يعد السرد العجائي من أبرز الأشكال التجربية الجديدة، الذي تجاوز الأشكال التعبيرية القديمة، وأصبح ظاهرة فنية هامة في الرواية العربية، لجأ إليه الروائيون العرب، كتعبير عن هموم مجتمعهم الحديث، وعن واقعهم المربر والغرب. فالظروف السياسية والاجتماعية للمجتمعات العربية، استطلبت شكلا جديدا للتعبير عنها، ومن هنا ظهر العجائي في الروايه العربية. إن أهم ما يميز الروايات العراقية المكتوبة بعد الاحتلال، هو مزح الواقع العراقي الأليم بالعجائي (الفنتازيا)، لأنها كتبت في زمن العنف، و«قد امتزجت هذه الواقعية بالفنتازيا لتجسد الحالة العراقية في أجواء من الإرهاب، والقتل والخطف والجثث المجهولة». أو إنه «نابع من المخيلة، غير واقعي كقولنا رؤية عجائبية أي غير طبيعية أو قصة فوق طبيعية». ويرجع الفضل في تعزيز المفهوم العجائبي، بالتحليل والتصنيف والتبوب، إلى تودروف (Todorov)، حيث جاءت دراسته في كتابه تحت عنوان "مدخل إلى الأدب العجائبي عام 1970، ويعد هذا الكتاب من أبرز الأثار النقدية المنظرة لموضوع العجائبي. يعرف تودروف العجائبي بأنه «هو التردد الذي يحسه كائن لا يعرف غير القوانين الطبيعية، فيما يواجه حدثا فوق طبيعي حسب الظاهر» أفالعجائبي في رأي التردد الذي يحسم كائن لا يعرف غير القوانين الطبيعية، فيما يواجه حدثا فوق طبيعي حسب الظاهر» أوالعجائبي في رأي التردوف هو «لحظة التردد المشترك بين الشخصية والقارئ» ويعتقد أنه نوع أدبي يتحدد مفهومه قياسا إلى العقيقة والخيال، وأنه ليس وجودا قائما بذاته، بل إحساس لا يدوم سوى الوقت الذي يستغرقه تردد القارئ بين التفسير العقلاني والتفسير وهذا الوقت الذي يكون قبل الجواب، هو زمن العجائبي. وحين يختار أحدهما، يخرج من العجائبي، وبدخل إلى نوع مجاور الغيم، وهذا الوقت الذي يكون قبل الجواب، هو زمن العجائبي. وحين يختار أحدهما، يخرج من العجائبي، وبدخل إلى نوع مجاور الغيم، وهذا الوقت الذي يتحد من العجائبي، وبدخل إلى نوع مجاور

<sup>1.</sup> لؤي حمزة عباس، وغانم حميد عبودي، تمثلات العنف والموت في الرواية العراقية ما بعد 2003، مجلة جامعة ذي قار، المجلد 9، العدد ، 2014، ص 1-3.

<sup>2.</sup> بهاء بن نوار، إشكالية تلقى العجائبية مصطلحا ومفهوما في النقد العربي المعاصر، مجلة الكلمة، العدد 91، 2014، ص 1.

<sup>3.</sup> نقلا عن: علاوي الخامسة، العجائبية في أدب الرحلات: رحلة ابن فضلان نموذجا، كلية اللغات والآداب، قسم اللغة العربية وآدابها، جامعة منتوري، قسنطينة، الجزائر، 2005، ص 36.

<sup>4.</sup> نقلا عن: سناء كامل شعلان، السرد الغرائبي والعجائبي في الرواية والقصة القصيرة في الأردن من عام 1970 إلى 2002، د.مط، د. ت، ص 22.

<sup>5.</sup> حسين علام، العجائبي في الأدب، منشورات الاختلاف، الجزائر، الطبعة الأولى، 2010، ص 31.



له، هو الغريب أو العجيب. وتناول كثير من الدارسين الجدد العربي، موضوع العجائبي، وبخاصة بعد ترجمة كتاب تودروف بواسطة صديق بوعلام عام 1994، وظهر الاضطراب والاختلاف في ترجمة المصطلح الغربي (Fantastiqe)، من دارس إلى دارس آخر، حيث نجد زهاء عشرين مصطلحا للمصطلح الغربي، لكنه غلب مصطلح العجائبي في السنين الأخيرة و «انتشر انتشارا واسعا، وراح معادلا لا مناص منه لفنتاستيكي (fantastique/fantastic)».3

إن الطابع الغرائبي في السرد، هو أن القارئ «يفاجئ بوقائع وصور ومحكيات عجيبة، تذهل المتلفظ، فيستعصي على العقل أمر استيعابها، مما يفتح مجال التأويل للقراء، فيختلف فهم النص من قارئ إلى آخر، وما يزيد غرابة الدلالة إشراقاً وإيحاءاً، هو أن الكاتب يعتمد في صياغتها لغة راقية، وجميلة تؤنثها مختلف المجازات والاستعارات والتعابير البلاغية البديعية». والعناصر الغرائبية والعجائبية، تلعب دوراً مهماً في السرد العربي، حيث «تتشابك مع المظاهر الواقعية، وتداخلت معها لإحترام المرجع الخارجي، ومنطق الأحداث، فالواقعية من جهة واقعية، بتفصيلها ومرجعيتها، وسحرية بأفقها الخيالي والغرائبي من جهة أخرى». وثمة أقوال مأثورة كثيرة، تربد أن تبين الفروق الجزئية بين هذه المصطلحات، لكنها تكون أبحاث عديمة الجدوى، بما أن الأدب العجائبي، والفانتازي والغرائبي وإلخ، ألفاظ مختلفة لمسمى واحد، ولا نجد فرقاً هائلاً بينها، والولوج في هذه الجزيئات والمفارقات، لايتنهي إلى نتيجة. بل الأهم لدينا أن نتناوله كتيار أدبي وتقنية سردية هامة، لها وظائف اجتماعية ورؤى، وهي وسيلة للإطلاع على الظروف الاجتماعية ، والخصائص الأسلوبية والفكرية للأدب.

#### 2.2. وفاء عبد الرزّاق

وفاء عبد الرزاق، شاعرة، وروائية عراقية، قد حدت بها البيئة العراقية إلى أن تعرض أفكارها وفق الأسلوب العجائبي، في للتعبير عن الواقع العراقي المرّ الذي لا يمكن التعبير عنه بشكل واقعي، اختارت العجائبي (الفانتازيا)؛ وهي تعدّ من أهم روّاد هذا الاتجاه على المستوى العربي الحديث، والوطن العراقي الراهن، إذ قدمت خطابا روائيا غنيا بالقيمة الفنية والموضوعية، فيضم أهم القضايا السياسية، والاجتماعية، والتاريخية للمجتمع العراق، منذ ستينيات القرن الماضي، حتى الآن، وحفلت رواياتها، بعجائبي اعتمد على التراث العراقي والإسلامي والميثولوجيا. فجاء توظيفها للعجائبي، إمتاعا وإدهاشا للقارئ، وتعرية لواقع مليء بالتناقض، والفوضى والتشظي، في آن واحد. نجد الكاتبة، توظف الخيال، والعجائبي في خدمة أهداف سياسية واجتماعية، وبالعكس. له عدة مجموعات شعرية، وقصصية، وسردية، ومقالات نقدية؛ أما رواياتها، فهي على التوالي: بيت في مدينة الانتظار، تفاصيل لا تسعف الذاكرة، السماء تعود إلى أهلها، أقصى الجنون الفراغ يهذى، الزمن المستحيل، حاموت، رقصة الجديلة والنهر، عشر صلواتٍ للجسد، دولة شين، وآخرها هي رواية ابن ثنوة.

جميع الحقوق محفوظة لمركز جيل البحث العلمي © 2020

<sup>1.</sup> لطيف زيتوني، معجم مصطلحات نقد الرواية، دار النهار للنشر، بيروت، الطبعة الأولى، 2002، ص 87 و86.

<sup>2.</sup> ينظر: عبد القادر عواد، العجائبي في الرواية العربية المعاصرة، آليات السرد والتشكيل، كلية الآداب، قسم اللغة العربية وآدابها، جامعة وهران، الجزائر، 2012، ص 24.

<sup>3.</sup> حسين علام، المصدر السابق، ص 11.

<sup>4.</sup> كمال أبوديب، الأدب العجائبي والعالم الغرائبي في كتاب العظمة وفن السرد العربي، دار الباقي، لبنان، الطبعة الأولى، 2008، ص 9.

<sup>5.</sup> فوزى عيسى، الواقعية السحربة في الرواية العربية، دار المعرفة الجامعية، قاهرة، الطبعة الأولى، 2012، ص11.



#### 2.3. ملخّص الرواية

تقع رواية، "حاموت" في 135 من القطع المتوسط، صادرة عن مؤسسة المثقف العربي، سيدني، سنة 2014م، وتعدّ هذه الرواية، السادسة في تسلسلها الزمني الكتابي، وتتألف من خمسة عشر فصول، لا تحمل الفصول أسماء وصفات، بل تتسم بعناوين رقمية. ولعنوان هذه الرواية ،إيحاءات ودلالات غرائبية، «إن ما تحمله الرواية في مضمونها، عبارة عن حوار فلسفي بين الحياة والموت، وقد قدم هذا الحوار في مشهد فانتازي، نسجته الروائية بين شخصيتين رمزيتين، تداولتا الحوار داخل الرواية، وهما الرواي، «محمد»، أخذ دور الحياة، و«عزيز»، الذي أخذ دور الموت؛ في هذا الصّدد صرّحت الروائية لإحدى المجلات، بأن رواية حاموت، هي عن فلسفة الحياة والموت، ليس القصد كتابة فلسفة جامدة، إنما الدخول في حوار فلسفي عن الحياة والمعادلة الصعبة لها، الموت، والموت الكوني كلياً». أن الحوار في الرواية، سائد بين الحياة والموت، والروائية تطرح قضية إنسانية، هدفها الأول والأخير، هو الإنسان وقضاياه ومعاناته. وحسب تقدير أحمد فاضل، حاموت هي أطول حوارية سردية، بنيت على الفانتازيا المكانية بين الروايات العربية الصادرة، وهي فتح جديد في عالم الرواية، تذكرنا بالروائي البريطاني الأشهر تولكين" الذي عد بأبي الخيال الأدبي الحديث. 1

#### 3. التحليل والدراسة:

نسعى لدراسة المكونات العجائبية التي تختص بالنص السردي، كشفا عن الوظائف الاجتماعية التي تكمن وراء هذه الأشكال السردية العجائبية المتمايزة، فهي على التوالى:

#### 3.1. تشظى الحدث وتفككه

الرواية في سياق قرائتها الجديدة، والمتمايزة للواقع العربي الجديد المؤسف، وللأزمات والكوارث المتعددة التي أصيب بها، استعارت الأسلوب الفانتستيكي/ العجائبي، لسرد أحداثها ووقائعها. وتجلت إحدى سمات الامتزاج بين السردية والعجائبية، في تشظي الحدث وتفككه؛ الروائي يريد أن ينقل ثيماته الاجتماعية، ومضامينه الرئيسية عبر هذا الميزة العجائبية السردية، حيث تنمو العملية السردية فيها بدون قواعد محددة أو إطار معين. من الواضح أن الرواية هي «تعبير عن حدة الأزمان المصيرية التي تواجه الإنسان، فالذات المبدعة تحسّ غموضاً يعتري حركة الواقع ومجراها، كما تشعر بأن الذات الإنسانية، مهدّدة بالدّوبان أو التلاشي، وفي ظل تفتُت القيم، واهتزاز الثوابت، وتمزق المبادئ والمقولات، وتشبب الذات الجماعية وحيرة الذات الفردية، وغموض الزمن الراهن والآتي وتشظي المنطق المألوف والمعتاد، في ظل هذا كلّه، تصبح جماليات الرواية الحديثة وأدواتها، غير ناجحة في تفسير الواقع وتحليله وفهمه، وعاجزة عن التعبير عنه، وتصبح الحاجة ماسة إلى فعل إبداعي، يعيد النظر في كل شيء، ويدعو إلى قراءة مشكلات العصر قراءة جديدة، ولهذا كله تسعى الرواية الجديدة إلى تأسيس ذائقة جديدة أو وعي جمالي جديد». أذاً الرواية الجديدة تقوم بتفسير الأحداث الاجتماعية ، وتحليلها من خلال هذا السياق، وتحمل في ثناياها النقد الاجتماع المرّ الذي يقدمه عبر الأسلوب الفانتستكي، المتشظى والمفكك.

تكمن إبداعية رواية "حاموت"، بصورة عامة، في استخدام هذا الأسلوب، هي بدل أن تقوم بتجسيد الواقع معتمدة على أسليب الرواية التقليدية، أو تعتمد على أسلوب الواقعية البحتة، تختار اسلوباً رائعاً جديداً، حطمت به حاجز الواقع،

 $<sup>^{1}</sup>$ . حميد عقبي، حوار مع الكاتبة العراقية وفاء عبدالرزاق، 2018م، موقع رأي اليوم.

<sup>2.</sup> أحمد فاضل، رواية "حاموت" للشاعرة والروائية العراقية المغتربة وفاء عبد الرزاق، 2020، موقع صحيفة المثقف.ع

<sup>3.</sup> شكري عزبز الماضي، أنماط الرواية الجديدة، عالم المعرفة، كوبت، د.ط، 2008، ص15.



والأحداث العادية، وتجاوزت عن النمطية والمألوف، لتقدم أحداث الرواية، خلال الحكي المتشظي، والمفكك، القريب إلى الأسلوب العجائبي، لأنه يعد طريقة وحيدة، مفيدة للتفاعل مع المجتمع وقضاياه الجديدة المتنوعة الغايات؛ كما يعد طريقة سليمة لانتباه الجمهور، واثارة انفعالاتهم وهواجسهم نحو غرض مطلوب، أو تجاه الأحداث المدهشة التي وقعت، أو تقع نصب أعينهم.

حاولت وفاء عبد الرزاق، أن تقدم هذه الظروف المأساوية في روايتها هذه؛ فيي تحزن من الكوارت التي أصبيب بها الواقع العراقي، المشحون بالاستبدادية، والكبت والديكتاتورية التي وفّرها صدام حسين، طوال حكمه على العراق؛ كما تركز على الواقع الذي يكون أكثر مربراً فيما سبق، وهو الواقع المربر الذي شاهدته العراق منذ الاحتلال الأمريكي. فالرواية تسبعى أن تجسد الصراعات، والمشاكل الاجتماعية والنفسية التي سيطرت بعد هذا الاحتلال على المواطن العراقي؛ فشبعية الموت التي هيمنت على مدينة حاموت، وهي مدينة استعارية عن بغداد وظروفها المأساوية، تخبرنا عن هذه الظروف المأساوية في مدينة بغداد. والرواية بهذا الطريقة تربد أن تجسد هيمنة الموت ومأساويتها في الواقع العربي، كما نجد نماذج كثيرة لها في طيّات الرواية، حينما تقول: «من عُذبوا بوحشية، والتحقوا برعشية الموت، تنزلق الأهات، وتبقى العظام شاهداً على جرم الأوسمة العاقر. هنا أو هناك... بين الطرقات الحجارة، أو المنفى قسراً». أو في موضع آخر حينما تقول: «لستُ أدري كيف أو متى، لكن ما أدركه أن الموت، سيخيم عليم في لحظة ما». وهكذا دواليك أصبح الموت سائداً في ثنايا الرواية، وأضعى دلالة أساسية في تشكيل الأحداث وتفككها. «بما أن الموت من القضايا التي تحتّم على كل إنسان مواجبتها، والاعتراف بحقيقة وجودها، فإن الموت في العراق اتخذت مسارات مرعبة، بل أصبح مشاعياً وفوضوياً، تفاقمت آثاره على الفرد والمجتمع، ولأن الرواية ابنة الواقع والبيئة، فقد اختطت مسارات مرعبة، بل أصبح مشاعياً وفوضوياً، تفاقمت آثاره على الفرد والمجتمع، ولأن الرواية ابنة الواقع والبيئة والمناخات العراقية، فتشكلت في مفاصلها السردية، ملامح هذا الواقع المغاير، تعالجه بشتى الأساليب والتقنيات الفنية، تعد من أهم الأسباب وتشكك الحدث في رواية حاموت.

هذا الغرض والخطة التي تتابعها عبد الرزاق في إبداعيتها الجديدة المسماة بـ"حاموت"، تساهم في تفكك الحدث، حيث لا نجد ترابطاً، ولا ترتيباً للأحداث التي ترويها الروائية، لتجسد الزمن المأساوي، والصراعات الطائفية الموجودة بعد الاحتلال؛ إذن الرواية كإسمها العجائبية تشتمل في طياتها أحداث عجائبية غير متنسقة. فالرواية قامت على أساس الإزدواجية بين الحدث، والشخصية والثيمة والفكرة. وفيها تظهر شخصيتان، هما "محمد" و "عزيز"، الأولى منهما، تمثل الحياة، والثانية، تمثل الموت. وهذه الثنائية في صعيد الشخصيات والثيمات، انتهت إلى الثنائية والإزوداجية في تقديم الأحداث، وتفككها، والتشظي في صعيد الحدث هو أهم وسيلة لتجسيد العالم العجائبي الحاموتي الذي تنويها الروائية العراقية.

إن الأحداث في الرواية، متناثرة، ولا نجد تطوراً وتنسيقاً في تقديمها، كما نجد في الفقرة التالية: «إلى غايتي أمضي كل ليلة، فأدفن نفسي في الكتابة، أحرض عزيز على البوح، وأسجل حتى أنفاسه، لهاثه السريع والساكن... أحاول الوصول إلى جذوري بين السطور، فلا أجدها واضحة، اعتلاها الغبار وصدأت. الأرض رحبة كما أطلقها خالقها بساطاً، فلماذا تصبح الأشبار فها طنيناً، النهار والليل هما ذاتهما، لم يتبدلا، الظل، والخضرة، المياه، شواهد القبور والأحياء، الأوفياء الخونة، القبلة والتيه... كل هذا أكتبه، وأسترجع الذكريات الجميلة، حين كانت حاموت، ملاذا وحضناً لطفولتنا، مدرستي الابتدائية، شقاوة الأولاد وكتهم،

\_

<sup>1.</sup> وفاء عبد الرزّاق، رواية حاموت، مؤسسة المثقف العربي، سيدني، الطبعة الأولى، 2014، ص3.

<sup>2.</sup> المصدر نفسه، ص 8.

<sup>3.</sup> عزيرة السبيني، حكايات الموت في الرواية العراقية، 2017، موقع الميادين الأدبي.



أقلامهم وحصص الإملاء، علم بلادي المرفوع علياً كل خميس، أي ولي كل هذا النقاء؟ أين أصبحنا». كما وجدنا أن الروائية، هكذا تسرد الأحداث، متجاوزة عن الخطية، وتعتمد على المفارقات والتناقضات السردية المتنوعة؛ كل ما يمضي في الفكرة، تصبها الروائية في المتن الحكائي. وكذلك تدل المقاطع الخالية المنقوطة عبر ثلاث نقاط (....) في الرواية، وفي الفقرة السابقة، وبالنسبة إلى الرواية كلها، على تشظي الحدث والانفصال بينها، فالتشظي أصبح ميزة هامة في سردية رواية حاموت، له دلالة اجتماعية واضحة، كما يدل على تشتت الشؤون في المجتمع الحاموتي، فلا يوجد نظم في العلاقات الاجتماعية في هذا البلد المتمزق والمتشعب، إذاً لا يسير السرد على الخطية والاتساق، فهو تلبية للحاجة السوسيولوجية المعروضة.

الرواية تشتمل على حكايات صغيرة، لا نجد ترابطا بينها؛ وإن هذه الفقرات القصصية الموجزة، متسقة بصورة جزئية، لكن لا نجد تناسقاً زمنياً درامياً بينها، وبين الأحداث السابقة، واللاحقة بصورة كلية. الروائية تسعى أن تجسد الأحداث الكارثة، وانعدام النظم والعدالة، عبر هذا التشظى والتفكك؛ فالأشياء والأحداث غير مترابطة ومتناقضة، تشاهدها العراق، فهي لم تكن ذات توال ونظم، لتدل على السكون والهدوء، بل متناثرة متحولة، تقفز من واحدة إلى أخرى، ولا تستقر على حالة واحدة، والرواية تظهر الفوضوبة والاضطراب والتفرق في الواقع العراقي بعد الاحتلال الأمريكي. والتشظي هو الشيء الذي أخرج الرواية عن نمطها المألوف والواقعي، وقرّبها إلى البنية العجائبية. إضافة على تفكك الحدث، وتشـظها في رواية حاموت في سبيل اسـتعارة الأسـلوب العجائبي، نجد أن الرواية تفتقر إلى الحدث، وتفقدها تماماً، بل هي في مواضع كثيرة، تشتمل على حشد من الصور، خالية من الزمن والحدث. من الفصل الأول، حينما تقول: «حاموت، مدينة الظلام والكابوس، كأنها غيمة سوداء، تحاصر سماء أبنائها، وتصهرهم واحداً تلو الآخر، ما هي إلا صدى أسلحة، شكوي مؤلمة، صوت العتمة الخافت والحزن والوقور». 2 كما نجد في الفصل الأخير من الرواية، حينما يقول: «الكل هنا يتحكم في الكل، والكبير يأكل الصغير، حياة حمقاء، هل علينا أن نعيشها، أو تستحق العيشَ فعلاً؟ حق علينا العيش مع الأخطار، ومنادمة الخوف وكل أنماط الجحيم، أجسادنا وليمة الموت غير ملحّها؟ أيخاف الموت الظالم، فيتواطأ معه علينا». 3 وهكذا دوليك. أصبحت الرواية كتلة من الأحداث الجزئية، والأوصاف الرائعة القصيرة، فهي في حالة التوصيف، تعتمد أيضاً على التناثر، والتفكك في صعيد الحدث، ولا تهتم النمو المساري، ولا التطور المدرج، وتشير إلى عالم عجائبي يمتص الآهات والآلام؛ وتحتلُ الإيديولوجيا والشعارات ساحة السرد، والرواية أصبحت بهذا الشكل، أداة مانفيستية واعلانية في تقديم الإيديولوجيا، تقدم مدينة بغداد، وظروفها السئية والمدهشة بصورة رمزية. المدينة التي أصبحت مدمرة، وبطير الغراب في سمائها، وتسـقط أوراق أشـجارها، وتسـتبدل الحياة فيها إلى الموت، وتتحول الشـخصـيات إلى الأشـباح؛ وتبعاً لهذه الظروف المتناقضة، أصبح الحدث مفككاً محطماً، ويضعف عنصر الحدث والحكي في ساحة الرواية، وتقوي الأوصاف والومضات والخطابات.

الأحداث المروية في رواية حاموت، لا تسير على الخط الواقعي، والمتواصل ولا تجري على المسار الواحد البطيء، بل نجد خلخلة في الأحداث، وبنائها وصياغتها. في بعض الفقرات والفصول المسماة بالأرقام، نجد نظماً ومنطقاً في السرد، لكن لا يمضي وقت طويل لهذا النمو البطي، إلا أن تأتي الروائية بالعناصر العجائبية، تحطم مسيرة الحدث، وتخرجها عن حالتها المتسقة الوجيزة، وتخللها تماماً، كما نجد في الفقرة الأخيرة من قسم التقديم حينما تقول: «مكثتُ وحيداً هناك، أتدثرُ لأسئلتي الحائرة، أطوف بين الأشجار والوديان، بين الجبال والسهول، الأنهار والضفاف، الأزقة الضيقة، والشوراع الأنيقة، الدور الخربة

<sup>1.</sup> وفاء عبد الرزاق، المصدر السابق، ص 49.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>. المصدر نفسه، ص 7.

<sup>3.</sup> المصدر نفسه، ص 120.



والعمارات، الأرض المثقلة بالفاكهة والأرض البور، الأمكنة التي دبت فيها الحياة والميتة،.. من هناك وهنا لا أرى ســوى شــبح يظهر فجأة، وبغيب بلمح البصر». 1 إذن حينما نجد في الرواية، نمواً بطيئاً للحدث، لايتسمر هذا النمو، ولا تستمر هذه الحركة، إلا أن تأتى الروائية بعنصر عجائبي يكسـر عمود الحدث وتوالده، ولا تسـمح أن يواصـل الحدث حركته، بل يتبدل إلى حدث آخر غير

لاتتوخي الروائية هذه المفارقات الحكائية والتفككات المتفرقة، إلا لتجسد الواقع العراقي المربر، والاختلافات الطائفية والحزبية، والتشعبات المتناقضة التي وفّرها الاحتلال الأمربكي في ساحة العراق، وأصبحت المدينة، ساحة للتعارضات والصراعات والنزاعات الإرهابية والشعبية والدينية. الروائية، نظرة إلى هذه الواقعية الثنائية القائمة على التفكك القومي، والديني، والحروب التي جعلت بغداد، ساحة للأحداث الفجائية المتكررة، تميل نحو التشظي الحكائي والسردي، وهي تربد أن تنبّه القارئ اليقظان، أن العالم الحاموتي على رغم أعجوبها وخياليها، يشبه عالمنا الواقعي الراهن؛ وهو يحاكي العالم العراقي المتفرق، في عصــر الاحتلال الأمريكي المدمر. كما تتغير آليات الســرد في الرواية الحاموتية بســهولة، ولا تقيد الحدثَ والحكي على بنية متواصلة متنسقة، وتبعاً لها، يكون المجتمع العراقي المحتل كذلك، فهو يعاني من التحول والانكسار والولوج في المأساة والموت، ولم يذق طعم السكون والاستقرار. إذن نجد تحاورا بين الأحداث الواقعية في بغداد، والأحداث المجربة العجائبية في مدينة الحاموت، فكلاهما بصمات لألم واحد، وأصداء للنكسة الإنسانية المؤلمة التي هيمنت على الواقع العراقي الحديث.

#### 3.2. تحطيم الزمن والمكان

من أهم الخصائص السردية العجائبية الأخرى، هو تحطيم الزمن والمكان، وغيابهما في صعيد النص السردي. الزمن في هذه التقنية السردية، «لم يكن زمن خطياً سرمدياً يجري حسب الساعة، بل كان يعتمد على الأزمنة المتداخلة والوهمية». 2 كما هو هرب من النظم، والوضوح والتحديد، «دائماً ما يخلق النص العجائبي في أزمنة المجهول، كما يحاول الفكاك من القيود الزمنية التي تشــده إلى عالم الواقع».3 كذلك المكان، فهو في النص العجائبي ظل متخيلاً، يميل نحو عالم الرؤبا والوهم، «وهو الفضــاء المصطنع من خيال السارد، مع إبراز الجوانب فوق الطبيعية بداخله»، 4، ولا يتخذ الروائي العجائبي أبعاد المكان العجائبي من الحيز الواقعي، والجغرافيائي المحدد في الكرة الأرضية، بل يغوص في عوالم خيالية غير محددة ليختار مكانا خياليا مدهشا. فأصبحت هذه الآلية، بخصائصها الذاتية والأسلوبية، إحدى الطرائق والمؤشرات، لدخول الروائية العراقية إلى ساحة المجتمع العراقي، وتحليله وتقييمه حسب أذواقها وهواجسها. فهي ليست آلية مستخدمة لتجسيد العجائب، مثلما نجد في القصص الخرافية القديمية، أو كما نجد في عجائب المخلوقات للقزويني وسـائر الأعمال الأدبية العجائبية، فالروائية تتركز على تحطيم الزمن والمكان، كأيقونتين هامتين لتجسيد الظروف الاجتماعية وأحداثها المؤلمة.

نجد مجالات واسعة في رواية الحاموت، قدمت فيها الروائية، الزمان والمكان بشكل عجائبي وفانتازي. وفاء عبد الرزاق تشير إلى أن هذه الأزمة المؤلمة والتراجيدية، قد راهنت العراق، فهي تعانى حالياً منها، فلا تســتخدمها بغية الوصــول إلى مجرد اســتعارة بنية فانتاسـتيكية، وعرضـها عرضـاً سـطحياً خالياً من الدلالة الاجتماعية . هذه الرواية تتسـم بالزمان والمكان اللذان كانا أكثر تحطيماً وغرابة، فلا تحافظ على الزمان الواقعي المعلوم، كما لا تحافظ على المكان الحقيقي المحدد، لأنها تربد أن توظف دلالات

<sup>1.</sup> المصدر نفسه، ص 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>. سيروس شميسا، المدارس الأدبية، قطره، طهران، د. ط، 1390هـش، ص 253.

<sup>3.</sup> نبيل الشاهد، العجائبي في السرد العربي القديم، مؤسسة الوراق للنشر والتوزيع، بيروت، 2012، ص282.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>. المصدر نفسه، ص 297.



اجتماعية كثيرة عبر هذه التحطيمات. على سبيل المثال فهي في تصويرها المفتتح حول مدينة حاموت كرمز رئيسي لمدينة "بغداد"، ترشدنا إلى الظروف المأساوية في بغداد، حينما سمتها بـ«مدينة الظلام والكابوس»، كما تتعامل معها أكثر وضوحاً، حنيما تصفها بكلمات أكثر مباشرة على دلالات اجتماعية متمايزة، حينما تقول: «كأنها غيمة سوداء تحاصر سماء أبنائها، وتصهرهم واحداً تلو الآخر». وقد تم استخدام كلمة سوداء، بعد استخدام كلمتي الظلام والغيمة التي تدلان على الفضاء المخيف والضبابي أكثر بشاعة وظلماً. إذن نجد هنا أن هذا اللون بشكل جلّي ومباشر، يدل على الظروف الاجتماعية السيئة. لأن «اللون الأسود رمز الحزن والألم والموت، كما أنه رمز الخوف من المجهول، والميل إلى التكتم، ولكونه سلب اللون، يدل على العدمية والفناء؛ حيث أنّه رمز خيبة الأمل، ولذلك فإن المتعاملين معه عادة ما يتصفون بالسلبية». والأهم من ذلك، أن الروائية لم تقم باستخدام هذه الكودات والرموز في صعيد النص الواقعي، بل تم استخدامها على صعيد النص العجائبي، لتجذب القارئ، ولتجعله في فضاء عجائبي، يتمتع من أوصافها المدهشة، لكنها لم تغفل عن الوظيفة السوسيولجية التي كانت على عاتقها، فهي جعلت هذا الفضاء العجائبي، وسيلة إلى التحليل الاجتماعي للمجتمع العراقي.

قد ربطت الروائية هذه المدينة العجائبية، إلى الواقع العراقي الراهن، عبر ربطات كثيرة، كما قامت بأدق التفاصيل وأكثرها مباشرة على الدلالة الاجتماعية، حينما اهتمت بتحديد هذه المدينة العجائبية الرمزية: «أن تصبح المدينة، بئراً تستقبل الخطوات الوئيدة، كأنما ورق يتساقط في انزلاق الظلمة، لتستقلهم الأشباح.... لهو عُري الأمكنة وصلب الروح». أفي المرحلة الثانية، تقوم الروائية إلى توصيف مدينة حاموت، والأحداث المدهشة والمجرية فيها، مشيرة إلى الحرب المدمرة التي كانت سيطرت على مدينة بغداد، «بيوت تنهار، حرائق ونيران تلتهم كل شيء،... أحسستُ بنفسي جزءاً من هذا الحشد، لم أكن محصناً مثلهم، كانوا يضعون الخوذ على رؤوسهم، ويركضون. سيارات الإسعاف تطوف الشوارع، سيارات نقل الجثث، تملأ المكان». أحسيد المدينة بصورة مدمرة، يدل بالوضوح على الظروف المأساوية لبغداد في زمن الاحتلال، وثمة عديد من الأماكن العجائبية في النصوص العجائبية، تمتاز بالروعة والجمال، لكن الروائية، تجاوزت عن هذا النمط المألوف، وصورت حاموت، مدينة مستوحشة، وهي تتخذ عجائبية عن تحطيمها وتلاشها.

إن الروائية أصبحت متحيرة مترددة تجاه هذه المدينة المدهشة، وهذا هو التردد الذي يركز تودورف عليه «التردد الذي يحسه كائن لا يعرف غير القوانين الطبيعية، فيما يواجه حدثا فوق طبيعي حسب الظاهر». وحاموت هو المكان العجائبي المدهش والمجهول الذي لا يمكننا تحديد مواصفاته، لأنه لم يكن حيزاً خاصاً محدداً؛ فهذه الميزة المتميزة للمكان، هي ما تشير إليها الروائية، فهو تقول: «هذا يعني أن حاموت ليست مدينتي، إنما مدينة كونية والموت، هو قمع للحياة التي تتفاعل مع الموجودات في الكون، ثم يأتي ليفسخ هذه العلاقة». وفي موضع آخر، نجد أنها تنتمي نفسها إلى هذه المدينة، حيث يقول: «أطل كإنسان عادي غمار الحياة وسط سكان حاموت، ولدتُ لأبوين، عشقهما بعضهما، لحد أن أصبحا واحداً، وأنجابني في شتاء قارص». أون تحولت

<sup>1.</sup> وفاء عبد الرزاق، المصدر السابق، ص3.

<sup>2.</sup> عبدالعزيز المقالح، إيقاع الأزرق والأحمر في موسيقا القصيدة الجديدة، مجلة المعرفة، السنة 24، العدد 2 و3، 1985، ص 53.

<sup>3.</sup> وفاء عبد الرزاق، المصدر السابق، ص3.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>. المصدر نفسه، ص 7.

<sup>5.</sup> نقلا عن: سناء كامل شعلان، المرجع السابق، ص 22.

<sup>6.</sup> وفاء عبد الرزاق، المصدر السابق، ص 14.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>. المصدر نفسه، ص 8.



الحاموت من النبرة الأسطورية النوستالوجية، إلى مدينة تفوح بالموت والظلام والظلم والكابوس، فهذا التحول المكاني بميزتها العجائبة، يدل على تحول الظروف والأوضاع الراهنة بعد الاحتلال الأمريكي، والروائية تكشف عن رؤاها الاجتماعية، عبر استخدام تحولات مكانية.

مثل المكان، نجد أن الزمان أكثر تحطيماً وتكسيراً، فهو أيضاً غير محدد، لا نعرف أوائله ولا أواخره، فيكون زمناً ضبابياً، لتصور الروائية عبرها انكسار الحاجز بين الزمن الواقعي والمتخيل، وتعرّف العراق ظرفاً لحدوث الأحداث المفاجئة المكررة، حينما تقول: «هذا الظرف الزمني المجهول، ويشرح لي أيضاً موقفه مما حدث وسيحدث، وجهة نظره الشخصية». أو حينما تقول: «لاعليك، ساقودك يوماً إلى هناك، أخترق الأزمان، بأريك هذه الساعة، وأعود بك». أو في موضع آخر: «فقد اخترقنا أزماننا منصرمة، وسنخترق أزماناً لاحقة». 3 كما تصف الزمان هكذا: «زمنكم زمن القسم الكاذب». 4

فهكذا الروائية لا تتخد زمناً محدداً كظرف للأحداث المسرودة، بل قدمت زمنا مجهولاً كاذبا ومفككاً؛ والزمن بما يلعب كالمكوّن الخطي الهام في تجسيد الأحداث، أضحى في رواية حاموت، متنقلاً مجهولاً، فحاموت لا تعتمد على زمن خاص. وهذه النبرة الزمنية المخترقة العجائبية، تدل بوضوح على الظروف الحربية العراقية. والشخصيات في رواية حاموت كالمواطنين العراقيين، فقدت الزمن، فهم يحطمون الزمن الحالي ويكسّرون حاجزه، باحثين عن زمن مثاليّ يختفي وراء هذا الزمن الكاذب، وتشترك الشخصيات العجائبية في الرواية والشخصيات الواقعية في المجتمع العراقي أي المواطنون، في هذه المغامرة العجائبية في تكسير الزمن الراهن لنظرة على بصيص نور من زمن مثاليّ آخر. إذن الزمن أصبح وسيلة لتجسيد نوايا الروائية السياسية، فهي عبر تحويل الزمان، إلى زمن عجائبي مجهول، ربطت بينه وبين الواقع العراقي المعيش.

إضافة إلى تحطيم الزمن في الرواية العجائبية، نجد أن الزمن والمكان في رواية حاموت، صارا بنية متضافرة واحدة، يطلق عليها في السرديات العنصر الزمكاني. لأن «في الحكاية العجائبية يتضافر الزمان والمكان، ليشكلا معاً فضاء زمكانياً يخلق الشكل، مثلما يخلق المضمون، فالزمن بوصفه عنصراً هلامياً لا يمكن القبض عليه، يتداخل مع المكان، بوصفه الشكل الأكثر محسوسية وواقعية، لينتجا معاً زمكانيات الحكي العجائبي الذي يهيم في أزمنة المجهول، وفوق الأرض الخرافية» ونحن نجد في فقرات من رواية حاموت، تلبية على هذه الميزة العجائبية، في أنها توظف الزمان والمكان معاً، وتمزجهما في السرد، بحيث لا يمكن تفككهما، كما نجد في الفقرة التالية: «استطال الزمان أو قصر، غير أسلوبه أو بقي عليه، يبقى للمكان سطوته وحضوره، المطاعم والأسواق، باعة الخضار والفاكهة، محلات بيع الملابس الجاهزة والأقمشة». أو كما نرى: «سأقفز إلى صهوته ذات يوم، وأرجوه الانطلاق بي إلى حيث يشاء هو، أترك له حرية المكان والزمان، فالواضح أن بَصمته متوغلة إلى الخليقة الأولى». آلزمان والمكان بوسعتهما، هيمنا على السرد الحاموتي، وأصبحا شيئاً لازباً، كما أضحا مفتوحاً واسعاً، حيث عمّ الظلام فهما، يدخل في كل ناحية ووقت، وعندما الناس مشغولون بمأساتهم اليومية التي يعانون منها دائماً، أصبح المكان ميتاً، كما أن الزمان في بعض ناحية ووقت، وعندما الناس مشغولون بمأساتهم اليومية التي يعانون منها دائماً، أصبح المكان ميتاً، كما أن الزمان في بعض ناحية ووقت، وعندما الناس مشعولون بمأساتهم اليومية التي يعانون منها دائماً، أصبح المكان ميتاً، كما أن الزمان في بعض

<sup>1.</sup> المصدر نفسه، ص 11.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>. المصدر نفسه، ص 35.

<sup>3.</sup> المصدر نفسه، ص 48.

<sup>4 .</sup> المصدر نفسه، ص 40.

<sup>5.</sup> نبيل الشاهد، المرجع السابق، ص 281.

<sup>6.</sup> وفاء عبد الرزاق، المصدر السابق، ص 11.

<sup>7.</sup> المصدر نفسه، ص 41.



المواضع من الرواية يعود إلى زمن سقوط القنابل في هيروشيما، يرتبط إلى هيمنة القنابل العنقودية في العراق الحالي، فالروائية دائماً تفر وتهرب من التحديد والتوصيف، وتوحي الموت والكابوس والفوضى عبر الزمن المحطم، والقارئ بقراءة المكان يتذكر الزمان، وبقراء الزمان، وبقراء الزمان يتذكر المكان، فهما أصبحا عنصراً واحداً يتسمان بالخراب والدمار.

#### 3.3. احتكاك الواقع والخيال

المكون السردي العجائبي الآخر في رواية حاموت، هو احتكاك الواقع والخيال، وتداخلهما وتمازجمها، حيث لا نستطيع أن نفكك بينهما بسهولة. يجدر الذكر أن الرواية الجديدة لا تسخدم هذه الميزات للتنويع والتنفيس فقط، أو لتخلق عالماً عجائبياً ليدهشنا ويعجبنا، مثلما نرى في الحكايات الشعبية كسيرة عنترة بن شداد، وألف ليلة وليلة، بل جاء استخدامها تعبيرا عن الظروف السيئة والمؤلة، وكشفا عن الدلالات الاجتماعية والسياسية المتعددة؛ والروائية العراقية، هي التي اعتمدت في روايتها الإبداعية المسماة بـ"حاموت"، على أرضيات واقعية وخيالية معاً، ونجد احتكاكاً وتداخلاً بينهما، ولم يحدد الثغور بينهما بوضوح، حيث «تضيق المسافة أحيانا بين الواقع والخيال إلى درجة يصعب معها التمييز بين ما هو خيالي، وما هو واقعي؛ وقد تتسع بينهما، حتى يصبح كل منهما مفارقا للآخر، ومقابلا له، كما أن الواقع أحيانا قد يصبح أكثر خيالية من الخيال نفسه، وفي كل الحالات التي تتخذ فها علاقة الخيال بالواقع، بعدا مركبا ومعقدا، سنجد الخيال يستمد أهم مقوماته، مما هو واقعي، وقد تجرد منها ليتحول إلى مدى يصعب القبول به، على أنه وليد الواقع». أو السرد العجائبي الحديث أكثر احتكاكاً وارتباطاً بالواقع، بما أنه يستخدم العجائبية وسيلة للدخول إلى الواقعية والظروف الاجتماعية ، ولا تتوخى إلى استخدام العجائبية استخدماً بحتاً. إذن يتم فيه استخدام العجائبية والظروف الواقعية الاجتماعية معاً.

ثمة مقاطع كثيرة في رواية حاموت، فعلى رغم عجائبيتها، تتخذ مكوناتها وأجزائها من الواقع اليومي العراقي، أو من التاريخ العربي الفاشل، فنجد أن أحداث واقعية تستبدل إلى بنيات عجائبية صغيرة أو كبيرة. فرواية حاموت، أصبحت عملية سردية تداخلت فيها المقاطع الخيالية والواقعية، حيث يتداخل الخطاب الواقعي، واليومي بالخطاب العجائبي، بما تحاول الروائية للسجيل التناقضات والثنائيات في الواقع العراقي بعد الاحتلال الأمريكي، كما نجد ذلك في الفقرة التالية من الصفحة الأولى: «مكثتُ وحيداً هناك، أتدثر بأسئلتي الحائرة، أطوف بين الأشجار والوديان، بين الجبال والسبول، الأنهار والضفاف، الأرقة الضيقة والشوارع الأنيقة، الدور الخربة والعمارات، الأرض المثقلة بالفاكهة والأرض البور، الأمكنة التي دبت فيها الحياة والميتة، من هناك وهنا لا أرى سوى شبح يظهر فجأة، ويغيب يلمح البصر». 2 كما نشاهد الروائية، دمجت بين الساحة الواقعية التي يمثلها محمد، بعالم عجائبي وخيالي يمثله عزيز، فهو شبح يظهر في السرد، ثم يختفي سريعاً، فهذه الشخصية الشبحية، هي التي يمثل السرد، أكثر عجائبية، وما تزال تقطع أواصل السرد الواقعية. الروائية عبر استخدام هذا الشبح الخيالي الذي يترك بصمات في خلف الشخصيات، وتؤديهم إلى الموت، كما يترك الاحتلال الأمريكي، بصمات في المجتمع العراق، تنتهي إلى الخواب والدمار. فهو ممثل الموت والخراب، كما يمثلهما الاحتلال. لكن الروائية لا تتعامل الخراب والفوضي والفقر والنكسة التي واجهها الواقع العراق، على حسب النمط الواقعي، بل تتعامل معها عبر استخدام شخصية شبحية تترك بصمات الموت في ظهر الأشخاص والمواطنين، هذه هي التي تؤدي إلى احتكاك الواقع والخيال.

إن الروائية عبر الكلمة المفتاحية أي "البصمات"، تربط الواقع بالخيال، وتقدم دلالتها الاجتماعية ، فعزيز يعاين المآسي والفجايع، ويترك بصماته خلف أصحاب المآسي والفجايع، هذه البصمة التي تتركها الشبح «وقت رجوعي من الحشد، تذكرتُ

<sup>1.</sup> سعيد يقطين، رواية الخيال الواقعي، 2017، موقع جائزة كتارا للرواية العربية.

<sup>2.</sup> وفاء عبد الرزاق، المصدر السابق، ص 4.



قولها (أقترب من بابها)، أسرعتُ الخطى فاحصاً الباب، تنفستُ الصعداء حين لم أشاهد عليها بصمة الشبح». أتصف الروائية الخرابات والانفجارات بهذه الكلمة: «شريعة العصا والحجارة، الخنجر والسيف، شريعة القذيفة والرصاصة، القنابل الذرية واليورانيوم، شريعة القتل الجماعي، غرق السفن والبواخر، شريعة الفيضانات والكوارث، شريعة تسونامي والرياح العاتية، سقوط الطائرات والأوبئة، بالنتيجة كلها بصمات وإبهام». أإذن هذه الكلمة، تعد كلمة رئيسية في تقديم الدلالات المقصودة والوقائع، وهي تتواتر في النص السردي، فتمثل الواقعية (حينما ترتبط إلى آثار الحرب والاحتلال)، وإلى العجائبية (حينما ترتبط إلى البصمات التي يتركها عزيز ،كملك الموت)، فالرواي أو محمد، فهو أيضاً الشخصية الرئسية للرواية، ويشعر بالراحة والسكون والطمأنينة، حينما نجد عدم وجود البصمة في خلف الشخصية المقصودة. هذه هي أهم نماذج لاحتاك الواقع بالخيال في السرد العجائبي عبد الرزاق، حيث نرى ترابطا بين هذين العالمين، حسب تمازج فني وسردي، لإيصال الدلالة المقصودة إلى المتلقي.

قد جمعت الروائية عديدا من المظاهر الواقعية والعجائبية في مكان "حاموت"، وجعلت هذه المدينة وسيلة لتجسيد رؤاها وانفعالاتها وهواجسها، فهي تقرّب وتربط حاموت، رغم كينونتها متشكلة من مدينة خيالية غير حقيقية، إلى المدينة العراقية، حيث تنثر فها بذور الواقع العراقي، كما تنثر فها عديدا من الملامح الخيالية، فكلاهما (المدينتان) تحتلان مساحات عريضة وخاصة في الرواية، فامتزجت وفاء بين الواقع والخيال، وجمعت بينهما جمعاً شيقا، حيث لا يمكن تمييز الواقع من الخيال، وكلاهما يساهمان في تعزير الجزء الآخر، كما نجد في الفقرة التالية: «شيجرة حاموت، تتغذى الآن على الجثث، على الجرى والمجلودين وعرق المساجين، المضروبة أعناقهم والشهداء». قمنا نجد الروائية، اتخذت الشجرة ،كرمز خيالي مقتبس من قصة آدم وحواء، وتميزت لحاموت أيضاً شجرة كتلك الشجرة، حينما تقول: «هل خلق الله في دواخلنا شجرة أخرى ويمتحننا؟ وحاموت ماذا أكلت كي تُعاقب، وما شكل الشجرة؟ النخل، التفاح، وهل أخطأ النسغ أو الأوراق». وهذه الأرضية المهدة الخيالية، وبامتزاج الواقع مع الخيال، تسعى الرواية لتقدم قراءتها الاجتماعية . فشجرة مدينة حاموت، كشجرة الجنة، تتغذى من الجثث المعلقة على أوراقها، وهذه الشجرة، قدمت الروائية مقارنة ضئيلة بين الجنة ومدينة حاموت؛ بين الجنة التي طرد منها آدم، ومدينة الحاموت التي طرد فها السكون والإزدهار؛ إذن حاموت كانت جنة، لكن حالياً بعدت كل البعد عن أصالتها وطبيعتها.

عبد الرزاق في سبيل امتزاج الواقع بالمتخيل، تسعى أن تقدم الاشياء معاكسة ومتناقضة، ولا تسرد الأشياء على نمطها الحقيقي، وشكلها الواقعي والأساسي، فهذا ما نسميه الواقع المقلوب، لأن في حاموت، نرى انقلابا للقيم الايجابية، وتبدلها بقيم سلبية كما جاء في الفقرة التالية: «صار الفاسد سيداً، والمعتوه اماماً، والحاقد مرشداً، والقاتل ورعاً... التهمت الشوارع أبنائها الحفاظ والكادحين والنسوة الضائعات، وصارت الأرض حفراً مترعة بالثقوب والفساد». أون نجد الروائية اعتمدت على طريقتها الأساسية، بما هي لا تقوم بوصف هذه الظروف والأوضاع السيئة حسب الخطوط الواقعية والحقيقية، بل تسردها على طريقة السرد العجائبي وتلوين الدلالات والأحداث الواقعية بلون العجائبية. فهي صنعت عالماً عجائبياً يشبه بالعالم الخيالي، كمدينة

<sup>1.</sup> المصدر نفسه، ص 12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>. المصدر نفسه، ص 2.

<sup>3.</sup> المصدر نفسه، ص 11.

<sup>4.</sup> المصدر نفسه.

<sup>5.</sup> المصدر نفسه، ص 42.



الضحاك التي يصنعها فردوسي في الشهنامه، عبر تصوير الواقع المقلوب، حينما يقول: «نهان گشت كردار فرزانگان، پراكنده شد كام ديوانگان و ...». 1 لكن حاموت وأحداثها العجيبة، ليست أغرب من الواقع العراقي الأليم، الغريب، المتناقض.

إن الروائية عبر صياغة عالم عجائبي باسم مدينة حاموت، وتصوير جميع أركانها، كحاراتها ومقابرها وشوارعها وأزقتها وبيوتها، بصور عجائبية متناقضة، قصدت أن تنبه على هذه الدلالة الرئيسية، «أغوص في قاعد حاموت، في كل جوانها واتجاهاتها الأربع، لا أجد غير الحرب والغضب». إذن الغرض من هذا التجوال السردي، والعجائبي في حاموت، أن تصل إلى هذه النقطة. والروائية بعد وصف المدينة، وتناقضاتها وسماتها العجائبية التي تخالف الواقع السائد المألوف، توصلت إلى أن حاموت، وتدميرها، والأشباح والشياطين والعناصر الأجنبية السحرية التي سيطرت على المدينة، هي نتيجة الحرب والغضب، أو بصورة واضحة هي نتيجة الاحتلال الأمريكي.

### 3.4. وهمية الشخصيات والذوات

المكون العجائبي الآخر الذي اهتمت به وفاء عبد الرزق في تقديم تفسيرها السوسيولوجي وعمليتها السردية، هو تقنية "وهمية الشخصيات والذوات" في الرواية. من الواضح أن الشخصية تعدّ مكوناً سردياً هاماً، وكل روائي، حينما يريد أن يتحول سرده إلى سرد عجائبي فنتازي، يميل نحو عجائبية شخصياته وتزويدها بصياغة سحرية شيقة، لأن «الشخصية هي مصدر إفراز الشر في السلوك الدرامي، داخل العمل القصصي، فهي بهذا المفهوم فعل أو حدث، وهي التي في الوقت ذاته، تتعرض لإفراز هذا الشر أو ذلك الخير وهي بهذا المفهوم وظيفة أو موضوع، ثمّ إنها هي التي تسرد لغيرها، أو يقع عليها سرد غيرها، وهي بهذا المفهوم أداة وصف، أي أداة للسرد والعرض، تبعاً للخيط، غير المرئي والذي يسيرها ويتحكم فها، والذي يكون وراءه شخص نطلق عليه المؤلف». أب النسبة إلى رواية "حاموت"، نجد أن الروائية لم توظف شخصيات واقعية أو سطحية، ذات الكودات الواضحة في المجتمع، بل قامت بتوظيف شخصيات تحمل في طياتها دلالات سوسيولوجية كثيرة، لكن الروائية لم تناولتها بصورة واقعية مباشرة، بل تزودها بالرمز والإشارة، والعجائبية، متجاوزة عن الصعيد المألوف الممل. إذن وفاء تختار الوهمية والعجائبية، كأداة للتعبير عن القضايا الاجتماعية ، كما يعتمد كثير من الأدباء والمبدعين إلى أسلوب الهزل، لمعالجة الأحداث الاجتماعية .

عبد الرزاق في سبيل اهتمامها إلى الشخصيات الوهمية كوسيلة ناجحة لبيان القضايا الاجتماعية المأساوية السائدة على المجتمع العراقي، كالخيبة والإنكسار والدمار والخراب وإلخ، تختار شخصيات ذات مرجعية أسطورية، مستقاة من التراث الديني والخرافي، فهي تريد أن تبين تفسيرها الاجتماعي، عبر هذه الاستخدامات، فاستخدمت شخصية "آدم" وقصته الشهيرة المسماة بــــ"التفاحة الممنوعة"، وأكلها بواسطة آدم الذي انتهى إلى هبوطه إلى الأرض، كما تقول: «تفاحة واحدة غيرت مسيرة آدم، هل للشيطان وحواء دور في ذلك، أية غواية هذه، أو لم يقدر الله لآدم ذلك، وهو الذي خلقه؟ هل كان يلقنه درساً في الطاعة وقوة الإرادة؟». 4 الروائية استخدمت البنية العجائبية، لتمهيد الولوج إلى عالمها الأرضي الحالي، فهي تقول: «هل خلق الله في دواخلنا شجرة أخرى ويمتحننا». 5 إذن «لقد أرادت الروائية من وراء هذه الشخصية (آدم) أن تبين لنا أن ما يعيشه البشر الآن من حروب

<sup>1.</sup> ابو القاسم فردوسي، الشاهنامه، تحقيق: جلال خالقي مطلق، دائرة المعارف، تهران: 1397 ه.ش، ج 1، ص 44.

الترجمة: صارت الأفعال التي يقوم بها المبدعون، مخفياً مستوراً، بل نجد أن الحمقاء والمجانين هيمنوا على كل الأمور والشؤون [الاجتماعية].

<sup>2.</sup> عبدالرزاق، المصدر السابق، ص48.

<sup>3.</sup> عبدالملك مرتاض، في نظرية الرواية، عالم المعرفة، الكويت، 1990، ص 67.

<sup>4.</sup> عبد الراق، المصدر السابق، ص 22.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>. المصدر نفسه.



وأزمات، هو امتحان من الله عزوجل. فكلنا بنو آدم، نركض خلف من أعطاه الله بصمة الموت، ولم يعطه مفتاحه، لعلنا نجد بعض الإجابات عن الأسئلة التي تشغل أذهاننا، وقد قامت الروائية بخلق مواجهة افتراضية في روايتها بين سيدنا آدم، أو محمد هو الإسم الذي نعت به بطل الرواية، وأعدّت لقاءا مباشراً بينهما عبر حوارات عديدة، ملئية بأسئلة معقدة، ومحيرة حول فلسفة سر الوجود». في تناولت في النهاية، بصورة إبداعية، ومبتكرة شجرة حاموت، وخلقت الصلة بين البنية القصصية الأسطورية وشخصيتاتها، والبيئة الحالية العراقية، كأن حاموت أيضاً أكلت تفاحة لتعاقب؛ حينما تقول: «حاموت، ماذا أكلت حتى تعاقب»، إذن، وفاء بإشارات لطيفة رمزية تنتقد هذه القضية، لأنها وأبناء الشعب يعاقبون للإثم الذي ارتكبه الآخرون، أي آدم وحواء وحاموت. إذن لا يمكن استشمام نكهة التسليم في إبداعية عبد الرزاق الاجتماعية ، بل هي كاتبة اجتماعية ثائرة، تربد أن تثير انتباه القارئ، وأبناء شعبها، إلى هذه القضايا، وتصرح بأنهم بريئون، بل الآخرون جنوا، ولكنهم يعاقبون بدلا منهم، إذن يجب أن تثور الروائية مثل كاوة آهنكر (كاوة الحداد، أسطورة فارسية)، تجاه هذه القضايا والأحداث المأساوية، ونحن في هذا الاستحضار والتداعي، نستطيع استشمام نهكة اجتماعية ثائرة بوضوح.

لكن الشـخصـية الوهمية الكبرى في الرواية، التي تعد بطل الرواية، هي شـخصـية عزيز التي تمثل الموت، وتكون أيضـاً ذات مرجع أسطوري ديني، وتكافئ شخصية ملك الموت، عزرائيل، في الثقافة الإسلامية؛ استخدمتها الروائية في سبيل إثراء نصها السردي، وتم تزويدها وتجسيدها بالنسق الفنتازي، من خلال توصيفات موجزة متنوعة، تلائم الشخصيات الأسطورية والخرافية والوهمية، فتم أخذ القسم الأول من اسمها، من اسم الشخصية المرجعية، أي عزرائيل. نجدها متلائمة بالشخصية المرجعية من حيث الوظيفة، قد صوّرتها الروائية بصورة سحربة عجائبية متنوعة، فهي لا تمكث على حالة واحدة، بل تتلون وتتغير دائماً: «خطف الشبح مرتديا ثوباً أسوداً مغطياً رأسه بالسواد... ثم غاب». 2 كما الراوي غير متقين في معرفة اسمه، «بتُ اسمع خطواتك، أيها المحجوب، لا أدرى هل أسمّيك الشبح أم المحجوب، اختر اسمك، إن كنت تسمعني»3 وفي مقطع آخر: «متناهٍ في الغرور بنفسه، طوبلُ القامةِ مديدُها، ممشوقُ القوام، ضامرُ البطن، جميل، تُخرسُ الراوي، عيناهُ لمجرد النظر إليهما، فلهُ نظرةٌ تخترقُ الأبدان والقلوب، وتسـحبُ الجلدَ من العظم .. ومن عاداتهِ اختراق الحواجز .. وبعرفُ ما في السـرائر والنّفوس، وبعلمُ ما في ذهنك وتفكيرك قبل النّطق والتطبيق .. لا يعرفُ الشبخُ غير الصراحةِ، وليس من طبعهِ المبالغةُ والكذبُ والتخفي بجلود أخرى ووجوه أخرى، بل هذه أطباع أهل "حاموت" ...».4 هذه التحولات وعدم الثبات والسكون في الشخصيات هي نتيجة عما شاهدناه من الواقع العراقي المتشظى بعد الاحتلال، الواقع الذي ترك أثره وبصماته على النص البيئ، وحوّله إلى نص متشظِ مفكك. فشخصية عزيز، وهي شخصية رئيسية، لا تتميز بخصائص البطل، فهي لا تتسم بالصلابة؛ «هذا الواقع الجديد، جعل الرواية الجديدة تتخلى عن مفهوم البطل، ومفهوم الشخصية، كما استقر في أدب القرن التاسع عشر، ولم تعد هذه الشخصية بعد أن تصــدّعت في الأدب الحديثِ ورقتّ، ســوي الدعامة الهشــة، والمتحركة للمادة الجديدة التي تفيض عنها من كل ناحية، واتجهت الرواية الجديدة في مقابل ذلك إلى الإهتمام بعالم الأشياء، وتصوير الإنسان المغترب في عالم بدا بلا معني، خاصة بعد الحرب العالمية الثانية».5

<sup>1.</sup> حياة بلجاني، وحياة سباق محمد، سيمياء الشخصية في رواية حاموت، كلية الآداب، جامعة الشهيد حمه لخضر، بالوادي، الجزائر، 2017، ص95.

<sup>2.</sup> عبد الرزاق، المصدر السابق، ص 17.

 $<sup>^{3}</sup>$ . المصدر نفسه، ص $^{3}$ 

<sup>4.</sup> المصدر نفسه، ص 49.

<sup>5.</sup> خليفة غيلوفي، التجريب في الرواية العربية، الدار التونسية للكتاب، تونس، د.ط، 2012، ص 165.



هناك أيضاً شخصيات شبحية أخرى، استخدمتها الروائية مباشرة في سبيل تكميل نسقها السردي؛ فهي الشخصيات التي تعد إخوة عزيز في الرواية، وتساهمونها في الوظيفة والمدمرة والشريرة والقبض بأرواح الإنسان وإيصالهم إلى الموت والخراب. فهم شخصية "مكي" و"جابر"، و"أشرف". والروائية قد تقدمها في السرد مباشرة حينما يقول: «لا أحد سيدي سوى عبد المطيع، وأخي مكي، وجابر، وأشرف، أجابه الصوت الصادر من بعيد». ألكن الوظيفة التي أعطتهم الروائية، هو نفس الوظيفة التي يلعب بها عزيز في الساحة السردي. الروائية عبر إعطاء هذه الوظيفة إلى الشخصيات الشبعية والوهمية، تتداعي إلى تناقض الأمور وتضادها مرة أخرى. فكل الشخصيات الوهمية المقبضة، تتتسم بأسماء طيبة جديرة بالثناء، لكن العمل الذي تقوم بها، هو عمل سيئ، يختلف عن معاني أسمائها، العزيز يدل على العزة والشرف، كما أشرف يدل على المعنى نفسه، والمكي يدل على من يحمل صفات إنسانية طيبة رائعة، كصفات الشخص الذي يعيش في المكة المكرمة، فهو مكي، كما جابر يدل على اسم من أسماء يعمل صفات إنسانية طيبة رائعة، كصفات الشخص الذي يعيش في المكة المكرمة، فهو مكي، كما جابر يدل على اسم من أسماء معاني أسمائهم، وهذه تدل بوضوح على ثنائية الأمور، وتناقضها في المجتمع. كما أن هذه الشخصيات الشبحية الكثيرة المهمينة، تدل بوضوح على هيمنة القوات المدمرة على الوطن العراق.

### 4. خاتمة البحث

قد توصلت الدارسة بعد البحث عن المكوّنات العجائبية في رواية حاموت ووظائفها الاجتماعية إلى النتائج التالية:

1.قد وظّفت الروائية عدة المظاهر والمكونات العجائبية في سبيل تكميل نسقها السردي الجديد فهي على التوالي، تشظي الحدث وانفكاكه، تحطيم الزمن والمكان ومفارقتهما وتكسيرهما، واحتكاك الواقع والخيال، ووهمية الشخصيات والذوات. قد اتخذتها الروائية للوصول إلى الغاية المقصودة، أي الغاية الاجتماعية وبيان هواجسها السوسيولوجية، والأهم من ذلك، وظفتها الروائية لنقد الواقع العراقي المربر. بما هي ترصد الأحداث والوقائع المجربة المأساوية بعد الاحتلال الأمريكي، خلال هذه المكونات العجائبية، واعتبرتها كمرآة لتقديم الواقع العراقي.

2. الروائية عبر تقديم الأحداث المتشطية والمفككة، تقصد إلى بيان الصراعات والاختلافات الطائفية والحزيية والدينية التي تتحكم على العراق بعد الاحتلال الأمريكي، حيث لا نجد نظماً ولا تنسيقاً بين شرائح المجمتع العراقي، وكل ما يحدث فها يكون فجائياً متشطياً، ويفتقر إلى السكون والطمأنينة. إذن الخلخلة التي نجدها في العالم الروائي الحاموتي، هي نابعة من خلخلة الواقع العراقي، والروائية تقصد أن تبرز هذه القضية في إبداعيتها العجائبية. كما هي تقصد بإستخدام تحطيم الزمن والمكان، واعتماد الرواية على هذين العنصرين الخيالين، لتقدم الفوضى والخراب والقهر الذي هيمن على الواقع العراقي، كأن المجتمع العراقي أصبح منقطعاً عن عالم الواقع. لم يكن المكان محدداً كما الزمان غير مقيدٍ، وهذا يكون دليلاً على الخيبة والهجرة التي يواجهها الشعب العراقي طوال الفترة الراهنة. والروائية لم تكتف بتقديم هذه العناصر العجائبية، بل مزجت العناصر الواقعية والخيالية، بحيث لا يمكن التميز بينهما، فهذه تدل على هيمنة الشخصيات الشيطانية والوهمية على الواقع العراقي، وتدمير كيان المجتمع بواسطة القوات المدمرة، الذين يمثلون الكائنات الأساطيرية الشريرة في مدى خرابها ودمارها. إذن لا فرق بين هذين العنصرين من حيث الوظيفة، فالعناصر العجائبية تماثل التناقضات في المجتمع العراقي. والروائية عصت عن استخدام الطريقة الوقعية لبيان القضايا العراقية، بل قدمتها في صورة فانتازية شيقة، لتعرض تحاوراً ملموسا بين قوات الخبر والشر، فهناك عناصر في الواقع العراقي، تقوم بدور الخراب والدمار والفوضي في المدينة، في في مدى الخراب والدمار وسرعة خلق الفوضى عناصر في الواقع العراقي، تقوم بدور الخراب والدمار والفوضي في المدينة، في في مدى الخراب والدمار وسرعة خلق الفوضى

<sup>1.</sup> عبد الرزاق، المصدر السابق، ص 56.



والاضـطراب، تكون كالكائنات العجائبية التي تهدف الرواية من توظيفها للتعبير عن الواقع العراقي المتشـظي، ونقل ثيماتها الأساسية.

#### قائمة المصادر والمراجع:

1- رواية حاموت، وفاء عبد الرزّاق، مؤسسة المثقف العربي، سيدني، الطبعة الأولى، 2014م.

## المراجع:

- 2- الشاهنامه، ابو القاسم فردوسي، تحقيق: جلال خالقي مطلق، دائرة المعارف، تهران: 1397 هـش، ج 1.
  - 3- العجائبي في الأدب، حسين علام، منشورات الاختلاف، الجزائر، الطبعة الأولى، 2010م.
- 4- سيمياء الشخصية في رواية حاموت، حياة بلجاني، وحياة سباق محمد، كلية الآداب، جامعة الشهيد حمه لخضر، بالوادي، الجزائر، 2017م.
  - 5- التجريب في الرواية العربية، خليفة غيلوفي، الدار التونسية للكتاب، تونس، د. ط، 2012م.
- 6- السرد الغرائبي والعجائبي في الرواية والقصة القصيرة في الأردن من عام 1970 إلى 2002، سناء كامل شعلان، د.مط، د. ت.
  - 7- المدارس الأدبية، سيروس شميسا، قطره، طهران، د. ط، 1390هـش.
  - 8- شعرية الرواية الفانتاستيكية، شعيب حليفي، منشورات الاختلاف، الجزائر، الطبعة الأولى، 2009م.
    - 9- أنماط الرواية الجديدة، شكري عزيز الماضي، عالم المعرفة، كوبت، د.ط، 2008م.
- 10- العجائبي في الرواية العربية المعاصرة، آليات السرد والتشكيل، عبد القادر عواد، كلية الأداب، قسم اللغة العربية وآدابها، جامعة وهران، الجزائر، 2012م.
- 11- العجائبية في أدب الرحلات: رحلة ابن فضلان نموذجا، علاوي الخامسة، كلية اللغات والآداب، قسم اللغة العربية وآدابها، جامعة منتوري، قسنطينة، الجزائر، 2005م.
  - 12– الواقعية السحرية في الرواية العربية، فوزي عيسي، دار المعرفة الجامعية، قاهرة، الطبعة الأولى، 2012م.
  - 13- الأدب العجائبي والعالم الغرائبي في كتاب العظمة وفن السرد العربي، كمال أبوديب، دار الباقي، لبنان، الطبعة الأولى، 2008.

العجائبي في السرد العربي القديم، نبيل الشاهد، مؤسسة الوراق للنشر والتوزيع، بيروت، 2012م.

#### المجلات:

- 14 تمثلات العنف والموت في الرواية العراقية ما بعد 2003، لؤي حمزة عباس، وغانم حميد عبودي، مجلة جامعة ذي قار، المجلد 9، العدد ، 2014م.
  - 15- الفانتازيا في الرواية العراقية النسوية بعد عام 2003 م ، دراسة في روايتي وفاء عبد الرزاق وايناس أثير؛ عباس رشيد الددة، وسعيد حميد كاظم، مجلة كلية التربية الأساسية للعلوم التربوية والإنسانية، العدد 22، 2015م.
- 16- إيقاع الأزرق والأحمر في موسيقا القصيدة الجديدة، عبد العزيز المقالح، مجلة المعرفة، السنة 24، العدد 2 و3، 1985م.

# Son 211 - Sin 21 - Si

# مجلة جيل الدراسات الأدبية والفكرية العام السابع العدد 64 أكتوبر 2020

17- إشكالية تلقي العجائبية مصطلحا ومفهوما في النقد العربي المعاصر، بهاء بن نوار، مجلة الكلمة، العدد 91، 2014. المعاجم:

18- معجم مصطلحات نقد الرواية، لطيف زيتوني، دار النهار للنشر، بيروت، الطبعة الأولى، 2002م. المواقع:

19 - حكايات الموت في الرواية العراقية، عزيرة السبيني، 2017م، موقع الميادين:

https://www.almayadeen.net/books/709132

20- رواية الخيال الواقعي، سعيد يقطين، 2017م، موقع جائزة كتارا للرواية العربية: www.kataranovels.com

رواية "حاموت" للشاعرة والروائية العراقية المغتربة وفاء عبد الرزاق، أحمد فاضل، 2020م، موقع صحيفة المثقف: - 21 http://www.almothaqaf.com/index.php?option=com\_content&view=article&id=86956&catid=211&ltemid=53

22- حوار مع الكاتبة العراقية وفاء عبدالرزاق، حميد عقبي، 2018م، موقع رأي اليوم: https://www.raialyoum.com/index.php



# الباتوس في الخطاب الاحتجاجي: خطبة "لدي حلم" لمارتن لوثر كينغ أنموذجا

Pathos in Protest Speech: I Have a Dream by Martin Luther King as a Case Study د.عبد العالى قادا .جامعة القاضي عياض بالمغرب

Abdelali Qada Researcher-professor, Cadi Ayyad University, Morocco

#### ملخص:

استهدف الخطباء عواطف الناس ومشاعرهم كما استهدفوا عقولهم، وقديما جعل أرسطو الإيتوس والباتوس قسيمين للوغوس في بنائه للحجج الصناعية. واضطرت التصورات البلاغية الحديثة –التي همشتهما في البداية- أن تستعيدهما بعد أن عجز اللوغوس وحده عن تقديم خلفية نظرية وأداة تحليلية لبناء الخطابات المتنوعة وتفسيرها.

ويروم هذا البحث تتبع اشتغال حجة الباتوس في الخطاب الاحتجاجي؛ متخذا من خطبة "عندي حلم" للقس الأمريكي مارتن لوثر كينغ أنموذجا للدراسة والتحليل، ومستثمرا الخلفية النظرية الممتدة من الخطابة القديمة إلى تحليل الخطاب.

المفاهيم الأساسية: خطاب الاحتجاج -باتوس -تحليل الخطاب.

#### Abstract:

Preachers are essentially interested in targeting people's emotions and feelings as they seek their minds. Aristotle, as an example, made Ethos and Pathos the two arches of the Logos in building artificial arguments.

Recent rhetorical perceptions, which initially marginalized them, had to be restored when the Logos alone could not provide a theoretical background and an analytical tool for the construction and interpretation of diverse communications.

This research aims at analysing the work of the Pathos argument in protest discourse, taking I Have a Dream by Martin Lutter King a model of study and analysis, and using the theoretical background of the old rhetorical speech as its basis. Key words: Protest Speech - Pathos - Speech Analysis.



#### مقدمة:

الإنسان كائن مركب ومعقد؛ يصعب فصل عقله عن عواطفه، وتبصره عن رغباته وميولاته وانفعالاته، فهو يبني معارفه وآراءه ومعتقداته من خلال منطقين يبدوان متعارضين: منطق عقلي يعتمد الدليل والبرهان لينتج برهنة حيثما وجدت قواعد وقوانين ووقائع، ومنطق عاطفي لا يقل عنه قوة أساسه اللذة والألم لينتج رأيا أو يقدم تأويلا أو يكرس شعورا، لذلك استهدف الخطباء عواطف الناس ومشاعرهم كما استهدفوا عقولهم، وقديما جعل أرسطو الإيتوس والباتوس قسيمين للوغوس في بنائه للحجج الصناعية، وخصهما بتفصيل كبير في كتابه الخطابة ليمنح الحجاج منذ البداية طبيعته المنطقية والعاطفية بوصفه مجالا لتفاعل الذوات. واضطرت التصورات البلاغية الحديثة –التي همشتهما في البداية- أن تستعيدهما بعد أن عجز اللوغوس وحده عن تقديم خلفية نظرية وأداة تحليلية لبناء الخطابات المتنوعة وتفسيرها. وفي هذا السياق سعت النظريات الحجاجية المعيارية إلى تقييد العواطف بجملة من القواعد والشروط لإبعادها عن الحجاج المغالطي، في حين كشفت الدراسات الحجاجية الوصفية أن الحجاج لا يكون بالعواطف فقط، ولكن يكون لها كذلك، حيث يحمل المخاطب على الاعتقاد في صحة العواطف التي يحتج لها المتكلم فيتناها.

وسنحاول في هذا البحث تتبع اشتغال حجة الباتوس في الخطاب الاحتجاجي، بوصفه خطابا سياسيا معارضا يرفض خطاب السلطة، ويؤسس لخطاب بديل يسعى إلى إقناع الجماهير الشعبية به، لتشكيل جهة ضاغطة هدفها تغيير وضع قائم، وسنمثل لهذا النوع من الخطاب بخطبة "عندي حلم" للقس الأمريكي مارتن لوتر كينغ² مستثمرين هذه الخلفية النظرية الممتدة من الخطابة القديمة إلى تحليل الخطاب.

#### I- مفهوم الباتوس: من الخطابة إلى تحليل الخطاب.

## 1)-الباتوس في الخطابة الأرسطية:

لقد بوأت الخطابة الأرسطية المتلقي موقعا متميزا، بل جعلت انفعالاته وعواطفه مقدمات استدلالية وسبيلا من سبل الإقناع والتأثير أو الإقناع بالتأثير، إذ أسس أرسطو حديثه عن التأثير في المخاطبين بتصور نظري يؤطر الانفعالات كلها، فبدأ بتعريفها بوصفها "كل التغييرات التي تجعل الناس يغيرون رأيهم فيما يتعلق بأحكامهم، وتكون مصحوبة باللذة والألم، مثل: الغضب، والرحمة، والخوف وكل الانفعالات المشابهة وأضدادها". ثم قسم بعد ذلك الانفعالات إلى ثلاثة أقسام رئيسة: الأحوال النفسية للانفعال.

فالذات التي نخاطها تحركها معارف وأهواء وانفعالات، وكلما تمكنا من معرفتها أو معرفة بعضها على الأقل كانت لنا القدرة على الحجاج الجيد، فالقدرة على الإقناع تقتضى المعرفة بما يمكن أن يحرك الذات التي نتوجه إلها بالخطاب.

<sup>1-</sup>ألقى مارتن لوتر كينغ هذه الخطبة في 28 غشت 1963 أمام 250000 من مناصري الحقوق المدنية للسود بالولايات المتحدة الأمريكية، وتعد واحدة من أكثر الخطب بلاغة طبقا لتصويت كتاب الخطب الأمريكية.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- ولد مارتن لوثر كينغ في جورجيا في 15 يناير 1929، تابع دراسته في مورهاوس حتى حصل على الدكتوراه في اللاهوت سنة 1955، اشتهر بتزعمه لنضال حركة السود في الولايات المتحدة الأمربكية، إلى أن تم اغتياله في 3 أبريل من سنة 1968.

<sup>-</sup> أرسطو طاليس: كتاب الخطابة، ترجمة عبد الرحمان بدوى، دار الشؤون الثقافية، بغداد، ص103/102.



ولما كانت معرفة انفعالات تتعلق بالآخر والتحكم فها ليس بالأمر الهين ولا بالأمر القابل للقياس، فإن أرسطو لم يتبها إلا من منظور فن الخطابة حيث "يتحدد كل انفعال بهيئته الخارجية (المعطيات العامة المساعدة على ظهوره) وبموضوعه (تجاه من ننفعل) وبالظروف المثيرة (البلورة)"1.

ويمكن أن نلخص ذلك في الخطاطة التالية:

الأحوال النفسية: ما الأحوال النفسية التي تجعلنا ننفعل؟

الانفعال (لذة أو ألم) 

الأشخاص: من هم الأشخاص الذين ننفعل إزاءهم عادة؟

الظروف: ما الظروف التي ينشأ عنها الانفعال؟

هكذا إذا قسم أرسطو كل انفعال إلى ثلاثة أقسام، حيث يبدأ بتعريف الانفعال ثم يفصل الحديث في أقسامه الثلاثة، فحد الغضب عنده مثلا هو "شهوة، مصحوبة بألم، للانتقام الحقيقي أو الظاهري بسبب إهانة حقيقية أو ظاهرية تنال الشخص نفسه أو أحد أصدقائه، إذا كانت هذه الإهانة بغير حق"<sup>2</sup>، ثم يفصل في الأقسام الثلاثة للانفعال، فالغضب ينقسم إلى ثلاثة أقسام "الحالة النفسية التي تجعل الناس غاضبين، والأشخاص الذين يغضب عليهم عادة، والظروف التي عنها ينشأ الغضب"<sup>3</sup>، وفعل الأمر ذاته مع الحلم والصداقة والكراهية والخوف والثقة والحياء والوقاحة والمنة والامتنان والشفقة والحسد...

إن هدف الخطيب، حسب أرسطو، ليس البحث في الانفعالات الحقيقية للمتلقي ووصفها وصفا علميا، بل إن هدفه هو آراء العامة والجمهور حول هذه الانفعالات وإن كانت هذه الآراء أحيانا خاطئة، "فقد يبدو سطحيا (وغير صحيح دون شك) القول بأن الغضب يستبد بالفتيان بسهولة أكبر مما يستبد بالشيوخ، غير أن هذه السطحية... تصبح جديرة بالاهتمام لو أدركنا أن مثل هذا الطرح ليس إلا مكونا من مكونات لغة الآخر العامة هذه، والتي يعيد أرسطو تركيبها "4، لذا يحتاج الأمر من الخطيب تحكما كبيرا في القول لدفع المتلقي إلى انفعال معين يقوده إلى تقبل موضوع أو اتخاذ موقف معين منه، فبالقول: "يبني الخطيب، بحسب ما يريد إحداثه من رد فعل، نمطا من أنماط الانفعالات النفسية والاجتماعية ويستدرج السامعين للحلول فيه، وبذلك يضع حيادهم بين قوسين إن كانوا محايدين، ويجعلهم بحكم ذلك النمط الانفعالي في علاقة معلومة بالموضوع المقول فيه ويوجه رد فعلهم بل يكاد أحيانا يتحكم فيه "5.

<sup>-</sup> بارت، رولان: قراءة جديدة للبلاغة القديمة، ترجمة عمر أوكان، إفريقيا الشرق، 1994، ص136.<sup>1</sup>

أرسطو: الخطابة ترجمة بدوى ص104.²-

<sup>-</sup>نفسه.³

<sup>-</sup> أرسطو: كتاب الخطابة، ترجمة بدوى، ص137/136-

<sup>5-</sup>هشام الريفي: الحجاج عند ضمن: أهم التقاليد الغربية، مؤلف جماعي من منشورات كلية منوبة، تحت إشراف حمادي صمود، ص146.



#### 2)- الباتوس في الدراسات الحديثة:

لقد سعت الدراسات البلاغية الحديثة إلى استعادة "الأقاليم" الضائعة من البلاغة، وخلصتها من التضييق الذي حولها إلى بلاغة "مختزلة" أو "ميتة"، فاستعادت ألقها مستندة إلى الإرث الأرسطي الذي يسند "إلى الكلمة قوة تجعلها قادرة على التأثير والإقناع". غير أن هذه االتحرير كان جزئيا حيث ارتكز فقط على ركن واحد من المثلث الأرسطي وهو اللوغوس مهمشا ركنين أساسيين هما الإيتوس والباتوس، "فالفرق واضح بين خطابة أرسطية يتسع نطاق الحجج فيها ليشمل جانبا في الإنسان يقع خارج دائرة العقل نبه أرسطو إلى أهميته في استمالة الجمهور والفوز بثقتهم وبين "خطابة جديدة" لا تعتد إلا بالحجج اللغوية، وتهمل في المقابل ما يكون لصورة المتكلم لدى السامع ولانفعالات الجمهور وعواطفهم من دور في عمليتي الإقناع والتأثير" أو وهذا أمر جلي في كتاب بيرلمان وتيتيكاه "مصنف في الحجاج: الخطابة الجديدة"، فحظ الانفعالات والعواطف فيه ضئيل جدا، حيث يجعل البعد العاطفي "خارج ما هو منطقي وعقلاني ويعتبره عائقا يحول دون قيام العقل بأفعاله على أحسن الوجوه "ق، ونجد الأمر ذاته في كتاب "استعمالات الحجاج" لتولمين.

لكن الحضور الفعلي للعواطف في جل الخطابات اليومية السياسية والاجتماعية والاقتصادية أجبر النظريات الحجاجية على دراستها وتحليلها، سواء باعتبارها مغالطات محضة مفسدة لعقلانية الخطاب (المقاربات المعيارية النمطية)، أم بقبول الاحتجاج بها لكن بعد إحاطتها بمجموعة من المعايير والشروط (المقاربات المعيارية الموسعة)، أم بالاكتفاء بدراسة ووصف أثرها في الخطاب (الدراسات الحجاجية الوصفية).

#### 1-2)- المقاربات المعيارية للعواطف:

إن غاية المنطق اللاشكلي، الذي أطر النظريات الحجاجية المعيارية، هي"اقتراح جملة من الوسائل تمكن من تحليل الحجج وتقويمها قصد التعرف على الكيفيات التي تبنى بها الاستدلالات المنتجة خارج قواعد المنطق الشكلي" وهكذا اهتم المنطق اللاشكلي منذ البداية بكشف "المغالطات التي تفسد الاستدلال وتنأى به عن المسالك التي ينبغي أن يجري فيها" معتمر هامبلان الحجاج المستند إلى العواطف مغالطيا "لأن المتكلم زاهد في الصياغة المنطقية لحججه وبناء مقدماته البناء المحكم الذي يضفي إلى النتائج المعقولة ولأن منشئ الخطاب يثير الإحساس ويستدر العواطف" 6.

<sup>1-</sup>حاتم عبيد: من الاحتجاج بالعواطف إلى الاحتجاج للعواطف، ضمن الحجاج مفهومه ومجالاته دراسات نظرية وتطبيقية في البلاغة الجديدة، إعداد وتقديم: حافظ إسماعيلي علوي، الجزء الرابع: الحجاج والمراس، ص62.

<sup>-</sup> نفسه ص2.63 -

<sup>-</sup>نفسه ص<sup>3</sup>.69

<sup>4-</sup>حاتم عبيد: منزلة العواطف في نظريات الحجاج، مجلة عالم الفكر، المجلد 40، أكتوبر وديسمبر 2011، (عدد خاص بالحجاج) ص245.

<sup>-</sup>نفسه ص<sup>5</sup>.247

<sup>-</sup>من الاحتجاج بالعواطف إلى الاحتجاج للعواطف ص6.71



وقدمت التداولية الجدلية إضافة نوعية إلى نظرية الحجاج المعاصرة، ومن أبرز ممثلها الهولنديان: إميرن وغوندتوندوست اللذان قدما "مقاربة حجاجية معيارية تضع للنقاش النقدي عشر قواعد، ويعتبر عدم احترام أي قاعدة منها ضربا من المغالطة"، واعتبرا في القاعدة الرابعة استدعاء العواطف "بديلا غير شرعي لما ينبغي أن يكون عليه الحجاج"<sup>2</sup>.

بينما كان موقف والطن دوغلاس من العواطف أكثر مرونة، إذ رفض ربط العواطف بالمغالطة في كتابه الموسوم ب" منزلة العواطف في الحجة" مستندا إلى مقاربة معيارية بهدف من خلالها "وضع جملة من الشروط في ضوئها يمكن تمييز الاستعمال السليم للحجج القائمة على العاطفة من الاستعمال الخاطئ"، حيث ميز بين ثلاثة أنواع من استدعاء العواطف: نوع سليم تكون فيه الحجة قوية، وآخر مغالطي تكون فيه الحجة زائفة، وثالث وسمه والطن "بالحالات الواقعة على التخوم وهو نوع من الاحتجاج بالعاطفة ترق فيه الحدود بين الاستخدام السليم والاستخدام المغالطي" ليؤسس بذلك لحجة "عاطفية" متسمة بالتعقل والاعتدال.

غير أن مقاربته تعرضت إلى مجموعة من الانتقادات أهمها أن المعايير "مهما كانت صارمة لا تستطيع أن تقيم حدودا بين ما يعد حجاجا سليما وما يظن أنه حجاج مغالط"<sup>5</sup>.

#### 2-2)-المقاربة الوصفية للعواطف:

لم تعد العواطف من منظور المقاربة الحجاجية الوصفية "مجرد عنصر مساعد للفعل الحجاجي أو حجة تستقدم حين تغيب الحجة العقلية الأصلية، بل غدت العواطف موضوعا أصليا يستقطب الفعل الحجاجي" ميث يصبح النقاش القائم بين أطراف الحجاج يدور على العاطفة إما لتبريرها أو نقضها "فمدار الأمر ههنا على عاطفة متنازع في شأنها "7، يقول بلانتان: "يحتج المتكلمون لعواطفهم فيقدمون حججا لتبرير ما يشعرون به ولما ينبغي أن نشعر به. وهم إذ يفعلون ذلك، فلأن العواطف ليست من الأشياء التي تقع على الناس مثلما يسقط الكتاب على الأرض بفعل قانون فيزيائي، فما دامت العواطف كائنات لسانية -ثقافية فمن الممكن أن تكون موضع اعتراض 8. وهكذا تحولت العاطفة مع بلانتان من حجة إلى نتيجة، يقوم المتكلم بالاحتجاج لها وإضفاء المشروعية عليها، أي أنه انتقل من الاحتجاج بالعواطف إلى الاحتجاج للعواطف.

إن المقاربة الوصفية لا تكترث بما يعتمل في نفس المتكلم من مشاعر وانفعالات، وهل هي صادقة أم كاذبة؟ إنها "لا تتعقب من العواطف إلا ما عبر عنه الخطاب، وتأدى بجملة من الوسائل اللغوية، فما شعرت به النفس ولم تدركه الصفة، ولم يعبر عنه باللغة، هو في عداد المعدوم، ولا قيمة له عند المحلل الذي ينصب اهتمامه على ما يربد المتكلم أن يثيره في مخاطبه من عواطف،

<sup>-</sup> منزلة العواطف في نظريات الحجاج ص1.248

<sup>-</sup> نفسه.²

<sup>3-</sup> منزلة العواطف في نظريات الحجاج ص250.

<sup>-</sup>نفسه ص<sup>2514</sup>

<sup>-</sup>نفسه ص<sup>5</sup>.255

<sup>-</sup>منزلة العواطف في نظريات الحجاج ص5.262

<sup>-</sup>نفسه ص<sup>7</sup>.262

<sup>-</sup>نقلا عن حاتم عبيد: منزلة العواطف في نظربات الحجاج ص8.263



وتحديدا على كيفية بناء تلك العواطف في الخطاب والمسار الحجاجي الذي ينخرط فيه"1، وذهب بلانتان أبعد من ذلك فنحت جهازا مفاهيميا إجرائيا يسعف المحلل في المقاربة الحجاجية الوصفية للعواطف أهم عناصره:

\*ملفوظات العاطفة enoncés d'émotion التي تقوم على "إسناد حالة شعورية تعين بلفظ من ألفاظ العاطفة إلى ذات محددة، أي إلى فاعل من فواعل الخطاب"<sup>2</sup>، فعند قولنا "زيد خائف" يمثل "زيد" الموضع النفسي، وتمثل "خائف" لفظ الانفعال. غير أن الانفعالات لا يتم التعبير عنها دائما بألفاظ مباشرة، بل قد يعبر عنها بالآثار الناجمة عنها، فيعبر عن الخوف مثلا ب: "ارتعدت فرائصه"، أو "جف ريقه"، أو "خفق قلبه بقوة"... دون أن نغفل دور السياق في الكشف عن مدى ارتباط هذه القرائن بانفعال الخوف.

\*الموضع النفسيle lieu psychologique والذي "يمثل مستقر العاطفة ويتجسد في المتكلم تجسده في المخاطب وفي الغائب"<sup>3</sup>.

\*مواضع العاطفة les topiques des émotions والتي عرفها بلانتان بأنها: "مجموعة من القواعد التي تكيف عملية توجيه ملفوظ واقعي نحو إثبات عاطفة ما" 4، حيث نكون إزاء ضرب من التوجيه الانفعالي مداره على وجود سمات انفعالية (Pathemes) بها يتجه الملفوظ نحو التعبير عن انفعال ما وبفضلها يغدو حجة تبرر ذلك الانفعال " 5، ويعبر بلانتان عن هذه المواضع من خلال أسئلة من قبيل: من ؟ فعل ماذا ؟ متى وأين ؟ وكيف ؟ ولماذا ؟ ... لأن هذه الأسئلة "من شأنها أن تعيننا على استخراج سمات الملفوظ الحجاجية، ومن تم معرفة العناصر التي توجهه نحو انفعال بعينه " 6.

والخلاصة أنه إذا كانت المقاربات المعيارية تقر بوجود حجاج سليم يستند إلى العواطف وآخر مغالطي، وتحدد المعايير والشروط التي تحصن الحجاج بالعواطف من الوقوع في المغالطة، فإن أصحاب المقاربة الوصفية "لا ينصبون أنفسهم حكاما يقضون بسلامة هذه الحجج ويخطئون استخدام أخرى، بل هم يسلمون بوجود حجاج عاطفي ويكتفون في دراسة هذا اللون من الحجاج ببيان الطرائق التي يسلكها المتكلم وهو يحتج لعاطفة ما، ويقوم بعمل تبريري لإضفاء الشرعية علها، أو للطعن فها وبيان فساد الأسس التي قامت علها"<sup>7</sup>.

- II- الباتوس في الخطاب الاحتجاجي من خلال خطبة "عندي حلم" لمارتن لوتركينغ:
  - 1- الحركات الاجتماعية والخطاب الاحتجاجى:

يقصد بالحركات الاجتماعية "التقاء جماعة من الناس حول محاولة إحداث التغير الاجتماعي والسياسي كليا أو جزئيا في نمط القيم السائدة والممارسات السياسية"8، فهي تعبر "عن حالة من الغضب العام التي تسود المجتمع أو فئة معينة داخل المجتمع،

نفسه.¹

<sup>-</sup>نفسه ص264²/263

<sup>-</sup>منزلة العواطف في نظريات الحجاج ص3.264

<sup>-</sup> منزلة العواطف في نظربات الحجاج ص4.284

<sup>-</sup> من الاحتجاج بالعواطف إلى الاحتجاج للعواطف ص5.83

<sup>-</sup>نفسه.<sup>6</sup>

<sup>-</sup> نفسه ص<sup>7</sup>.267

<sup>8-</sup>اوامن، عبد الواحد: تاريخ الحركات الاحتجاجية بين المفهوم والنظرية، ضمن كتاب جماعي بعنوان:الحركات الاحتجاجية في الوطن العربي: دراسة متغيرات الاستقرار واللااستقرار للأنظمة السياسية، إعداد وتأليف: المصطفى بوجعبوط، المركز الديموقراطي العربي للدراسات الاستراتيجية والسياسية والاقتصادية، برلين، ألمانيا، ط1، 2019، ص25.



وغالبا ما تكون هذه الفئة مهمشة"<sup>1</sup>.وتتشكل هذه الحركات في الوقت الذي تتحول فيه الآراء والمخاوف إلى أشكال من المشاركة السياسية قادرة على تعبئة الجماهير، ومواجهة تكاليف النشاط الاحتجاجي. فهي عملية اجتماعية منفصلة قوامها:<sup>2</sup>

- -الانخراط في علاقات تصادمية مع خصوم محددين بوضوح؛
  - -الاتصال بشبكات غير رسمية كثيفة؛
    - -تقاسم هوية جمعية متميزة.

وتعتبر الحركات الاجتماعية مؤشرا على وجود أزمة داخل المجتمعات، لكنها في الوقت ذاته مؤشر على أن هذه المجتمعات حية، تحس بأمراضها الاجتماعية والسياسية فتحرك آلية الاحتجاج بوصفها مناعة ذاتية لمواجهة هذه الأمراض. مستندة إلى طبيعتها الجماهيرية، وقدرتها على تشكيل الرأى العام وتوجهه نحو قضايا محددة.

وتؤسس الحركات الاجتماعية عند "تورين"على "ثلاث مبادئ رئيسة والتي تتضمن مبدأ الهوية (من هو الفاعل؟)، ومبدأ التعارض (من هو الخصم؟)، ومبدأ الشمولية (من أجل من أدافع؟)"<sup>3</sup>. وتنطلق من هذه المبادئ ومن فكرة التغيير نحو الأفضل لتعبر عن نفسها بأشكال "متنوعة من الاعتراض، وتستخدم أدوات يبتكرها المحتجون للتعبير عن الرفض أو المقاومة"<sup>4</sup>. مثل الإضرابات والعرائض واللقاءات الجماهيرية وحملات المقاطعة...

ولعل أهم ما يميز هذه الحركات هو اعتمادها الاحتجاج، باعتباره "أداة سياسية لعديمي النفوذ" ونوعا من الفعل الجمعي المصاحب للأزمات، ووسيلة للضغط على الخصوم لتحقيق الأهداف الاجتماعية والسياسية والاقتصادية. وتزداد فرص نجاح الحركات الاجتماعية كلما كانت أفعالها الاحتجاجية عقلانية وهادفة ومنظمة، وكلما كانت قادرة على تعبئة الموارد البشرية (المنخرطون والمتعاطفون...) والمادية (المال واللوجيستيك والخدمات...) والمعنوية (الإيمان بالقضية والالتزام بقرارات الجماعة والتضحية في سبيلها...).

وتستند هذه الحركات الاجتماعية الاحتجاجية على ثلاثة أنواع من المنطق: منطق العدد، ومنطق الإضرار، ومنطق الاستشهاد. فالاحتجاج يخضع إلى منطق الأعداد أو قوة الأعداد إذ "يتوقف مصير الحركات إلى حد كبير على عدد مؤيديها"6، كما أن منطق الأعداد يجعل الاحتجاجات "تحل... محل الانتخابات، والمنطق الكامل وراء هذا المفهوم هو نفسه الكامن وراء الديموقراطية المالتمثيلية: تطبيق قرارات الأغلبية"7. فالخوف من فقدان الدعم الانتخابي يدفع السياسيين في البلدان الديموقراطية إلى التجاوب مع مطالب المحتجين.

<sup>-</sup> نفسه.¹

<sup>2-</sup>دون تيلا بزرتا و ماري ودياني: الحركات الاجتماعية، ترجمة نيرة محمد صبري، مراجعة شيماء طه الربدي، مؤسسة هنداوي للنشر، المملكة المتحدة، 2017، ص41.

<sup>3-</sup>اوامن، عبد الواحد: تاريخ الحركات الاحتجاجية بين المفهوم والنظرية، ضمن كتاب جماعي بعنوان:الحركات الاحتجاجية في الوطن العربي: دراسة متغيرات الاستقرار واللااستقرار للأنظمة السياسية، إعداد وتأليف: المصطفى بوجعبوط، المركز الديموقراطي العربي للدراسات الاستراتيجية والسياسية والاقتصادية، برلين، ألمانيا، ط1، 2019، ص27.

<sup>4-</sup>ماهير، حكيمة: الحركات الاحتجاجية: الجذور والتحولات، ضمن الحركات الاحتجاجية في الوطن العربي، مرجع مذكور ص49.

<sup>-</sup>دون تيلا بورتا :الحركات الاجتماعية ص5.229

<sup>-</sup>نفسه ص6.235

<sup>-</sup>نفسه <sup>7</sup>.236



المنطق الثاني هو منطق الإضرار ويقصد به "إلحاق الأضرار المادية قياسا على الطريقة المعتادة في الحرب، وهو منطق ينعكس، في أشد أشكاله تطرفا، في العنف السياسي"أ. غير أن استعمال العنف قد يجعل الحركة تفقد الكثير من المتعاطفين معها، كما أنه يبرر مواجهتها بالعنف كذلك. ويندرج ضمن هذا المنطق كذلك ما تلحقه بعض الأشكال الاحتجاجية غير العنيفة من أضرار مادية بالشركات والدول كالإضرابات وحملات المقاطعة...

أما المنطق الثالث فهو منطق الاستشهاد الذي يتجسد ابتداء "من خلال المشاركة في أفعال تنطوي على مخاطر أو تكاليف جسيمة"<sup>2</sup>، إذ يقدم المحتجون طواعية على تعريض أنفسهم لمخاطر شخصية "وذلك في سبيل إظهار قناعاتهم وتعزيز الرسائل الأخلاقية التي يبثونها من خلال احتجاجهم"<sup>3</sup>.

وإذا كانت الحركات الاحتجاجية تقوم بأفعال مخلة بالنظام هدف التأثير على النخب السياسية، فإنها في الوقت نفسه "تعنى ببناء قاعدة دعم لها، ولذا فعلها أن تتسم بالابتكار أو أن تكون جديرة بالنشر بما يكفي بحيث يتردد صداها في جميع وسائل الإعلام، ومن ثم تبلغ قطاعا جماهيريا أوسع تسعى... إلى إقناعه بعدالة قضيتها وضرورتها الملحة"4، ولذلك فهي دائما تنتج خطابا احتجاجيا، موازيا لأفعالها الحجاجية، يتخذ أشكالا متعددة ويتوسل بأدوات مختلفة (موسيقى، أغاني، شعارات، كاريكاتور، خطابة، شعر...). ومن خصائص هذا الخطاب الاحتجاجي أنه:

- -خطاب حجاجى: يقدم دعوى اجتماعية أو سياسية أو اقتصادية معينة وبحشد الحجج للدفاع عنها؛
- -خطاب ترافعي: يتبنى قضية يترافع عنها أمام جميع الأطراف خاصة الفاعلين السياسيين وأصحاب القرار؛
- -خطاب تفاوضي: يجيد المناورة واستغلال الأوراق المتاحة ويأخذ موازين القوى في حسبانه فيعرف متى يرفع سقف مطالبه ومتى يخفضه؛
- -خطاب عاطفي حماسي: يستهدف إلهاب مشاعر الأتباع وتأجيج إيمانهم بقضيتهم، وتقوية الاستعداد للتضحية بالغالي والنفيس في سبيلها.

## 2- حركة السود بالولايات المتحدة الأمريكية ودور مارتن لوثر كينغ فها:

ظهرت تجارة الرقيق في أمريكا مع بداية جلب الزنوج من إفريقيا عن طريق إسبانيا والبرتغال، وقد كان وصول أول فوج من العبيد إلى ولاية فرجينيا سنة 51619، حيث عمل معظم العبيد الأمربكيين في المزارع التي كانت تنتج التبغ والأرز<sup>6</sup>.

وعلى الرغم من مشاركة العبيد السود في حرب الاستقلال الأمريكية إلى جانب البيض الذين وعدوهم بالتحرير لكنهم لم ينالوا حريتهم، فكان إلغاء نظام الرق بعد توقيع الرئيس الأمريكي أبراهام لينكولن إعلان تحرير العبيد بعيدا عن الواقع خاصة في الولايات الجنوبية التي استمرت حكوماتها في تبني قوانين التمييز العنصري. مما أدى إلى بروز مجموعة من الحركات والتنظيمات والجمعيات المناضلة من أجل انتزاع حقوق السود وحريتهم. كما برزت شخصيات زنجية تجاوزت شهرتها حدود أمريكا من بينها القس مارتن لوثر كينغ.

وحقق مجموعة من الانتصارات ودفع حياته ثمنا لحربة السود.

<sup>-</sup>نفسه ص1.239

<sup>-</sup> دون تيلا بورتا: الحركات الاجتماعية ص2.243

<sup>-</sup>نفسه ص<sup>3</sup>.243

<sup>-</sup> نفسه ص4.249

<sup>-</sup>صالح زهر الدين: قضية الزنوج الأمريكيين والتمييز العنصري، المركز الثقافي اللبناني، بيروت، ط1، 2004، ص5.81

<sup>-</sup>مايكل دي فريدمان: أحرار في النهاية، وزارة الخارجية الأمريكية، مكتب الإعلام الخارجي، 2008، ص6.5



امتاز مارتن لوثر كينغ بثقافته الرفيعة، وقدراته الاستثنائية في الخطابة، فانخرط في مجموعة من الجمعيات والمنظمات والحركات، واعتمد على وسائل مختلفة وسلمية للقضاء على التمييز العنصري كالمسيرات والمقاطعات والاحتجاجات والخطب... وقاد بنفسه العديد من المسيرات أبرزها مسيرته إلى واشنطن في 28 غشت 1963 بمناسبة إحياء الذكرى المئوية الأولى لإلغاء العبودية، وقد شارك فيها مائتان وخمسون ألفا منهم ستون ألفا من البيض<sup>1</sup>. وهي المسيرة التي ألقى خلالها خطبته الشهيرة "لدي حلم"، والتي انتزع السود بعدها حقوقا جديدة، وعينت حكومة كينيدي عددا كبيرا من السود البارزين في مناصب حكومية عالية. وواصل مارثن لوثر كينغ مسيرته النضالية من أجل انتزاع جميع الحقوق المدنية للسود، فحقق مجموعة من الانتصارات قبل أن يدفع حياته ثمنا لهذا النضال، فقتل في 3 أبربل من سنة 1968.

- 3- الباتوس في خطبة "عندى حلم" لمارتن لوتركينغ:
- 3-1)-الغضب "العاقل" موجه للسلوك الاحتجاجي:

سعى مارتن لوتر كينغ في خطبته القوية إلى إثارة انفعال الغضب في نفوس جماهير السود، فالغضب عاطفة أساس في كل فعل احتجاجي، على اعتبار أن الاحتجاج هو رفض لواقع قائم يريد المحتج تغييره. ولإثارة هذا الانفعال وبشكل تدريجي لم يركز الخطيب على الملفوظات الانفعالية المشتقة من مادة (غضب)، بل وظف ألفاظا وتعابير تعد مواضع يبني من خلالها لدى المتلقي الشعور بالغضب، ليغدو ناقما وساخطا على البيض وعلى أصحاب القرار والسلطة منهم بشكل خاص.

لقد قدم مارتن لوتر لوحة قاتمة عن حياة السود في أمريكا بعد مرور قرن على توقيع وثيقة التحرير من طرف الرئيس الأمريكي أبراهام لنكولن²، فبعد مرور "مائة سنة:

لا يزال الزنجي الأسود مقيدا؛

ولا تزال حياته مشلولة بأغلال وقيود التمييز العنصري؛

ولا يزال يعيش في بقعة من الفقر الموحش وسط محيط الرخاء الاقتصادي والمادي؛

ولا يزال (الزنجي الأسود) يجد نفسه مبعدا في وطنه".

يسعى الخطيب من خلال هذه السلسلة من العبارات، المبنية على التكرار والتنويع وإبراز المفارقة، إلى إدخال المتلقي في حالة نفسية تخلق انفعال الغضب أولا ثم تؤججه ثانيا، فالزنجي الأسود "مقيد" لا لذنب ارتكبه ولكن بسبب "التمييز العنصري"، وهو يعيش "فقرا" شديدا في وطن ينعم فيه البيض "بالرخاء الاقتصادي والمادي"، وهو "مبعد" داخل "وطنه". فبعد مائة عام على توقيع وثيقة التحرير يكتشف السود أنهم تعرضوا للخداع في وطنهم، خداع صوره الخطيب ليجعل المعنى محسوسا فقال: "لقد أعطت أمريكا الزنوج السود شيكا زائفا، شيكا مرتجعا مدون عليه 'بدون مؤونة" إنها صورة محسوسة تضع المتلقي في حالة المخدوع، وهي حالة محفزة لانفعال الغضب وخالقة له.

وبعد أن تأكد الخطيب من تشكيل انفعال الغضب في نفوس جمهوره؛ بدأ في التأجيج التدريجيلهذا الانفعال ليحول هذا الجمهور إلى قوة هائجة مدمرة ومخيفة، من خلال تنمية الإحساس بالإهانة والاحتقار في نفوسهم، فلن يرضى السود:

<sup>-</sup>صالح زهر الدين: قضية الزنوج الأمربكيين ص208.

<sup>2-</sup>إعلان تحرير العبيد إعلان رئاسي وقرار تنفيدي أصدره الرئيس الأمريكي أيراهام لنكولن في 1 يناير 1863، تم بموجبه تغيير الوضع القانوني لأكثر من ثلاثة ملايين مستعبد في مناطق معينة من الجنوب من "الرقيق" إلى "الحر"، لذلك ألقى مارتن لوتر كينغ خطبته بجانب نصب الرئيس الأمريكي أبراهام لينكولن.



"مادام الزنجي الأسود ضحية وحشية الشرطي البشعة؛

مادامت أجسادنا المرهقة بمجهود السفر لا تحصل على نزل على الطريق أو فنادق المدينة؟

مادامت تجرد من أطفالنا الشخصية الفردية أو عندما تسلب كرامتهم بلافتات مكتوب علها "للبيض فقط"...".

وتعود الصورة، المقتبسة من النص المقدس هذه المرة، لتجمل مطالب السود و"تشرعنها"، حيث يقول مارتن: "لا لا نرضى وسوف لن نرضى حتى "تجري العدالة كالماء والاستقامة كجدول جبار"".

لكن مارتن لوتر كينغ يعلم أن انفعال الغضب اضطراب نفسي قد يحول الإنسان إلى وحش كاسر، وكائن مندفع أهوج، بل وقد يدفعه إلى الفوضى، إذا لم يلجم بسلطة العقل ورقابته، فالخطاب الذي حول السود إلى جماهير هائجة، عليه الأنأن يضبط هذا الهيجان ويوجهه، حتى لا يبقى الانفعال مجرد اضطراب يخرج الإنسان عن طوره ويسلبه القدرة على التفكير، بل يصبح "فعلا اجتماعيا يكتسبه الفرد ويتقاسمه مع سائر أفراد الجماعة التي ينتمي إليها ويخضع كسائر الأفعال والسلوك للمأسسة ويدخل من ثم تحت طائلة الأعراف والتقاليد". فالخطيب يقود ثورة سلمية لتحقيق مطالب السود، ويعلم أن العنف سيعقد الوضع أكثر، وميزان القوى لصالح البيض؛ فالسود لا يشكلون سوى 14 في المئة من سكان المجتمع الأمريكي، فضلا عن كون العنف سيفقدهم تعاطف فئة معتبرة من البيض. لذلك أسس منذ بداية خطبته قاعدة موجهة لغضب الجماهير ولسلوكهم الاحتجاجي، حيث يقول: "ولكن من المتوجب ... علينا ألا نقوم بأعمال غير شرعية أثناء حصولنا على مكانتنا الشرعية"، وهي قاعدة ما فئ يؤكدها في خطبته تارة بالتقرير وتارة بالتصوير، يقول مارتن: "علينا دائما أن نقود كفاحنا بكرامة وانضباط، وألا نسمح لاحتجاجاتنا الخلاقة بأن تنحط إلى درجة العنف الجسدي"، ويعيد المعنى ذاته بتصوير أول منفر من الأحقاد فيقول: "علينا ألا نبحث عن إشباع عطشنا للحرية بالشرب من كأس الحقد والضغينة". وبتصوير ثان يحرك في الأسود روح الإنسانية السامية التي افتقدها البيض حيث يقول: "يجب علينا أن نصعد إلى الأعالى حيث تقابل القوة الجسدية بقوة الروح".

لقد نجح مارتن لوتر في قيادة وتوجيه مئتين وخمسين ألف غاضب وغاضبة لتنتهي الاحتجاجات بسلام، كما استغل وجود انخراط بعض البيض في المظاهرة ليجعل غضب الجماهير "عاقلا" و"منتجا"، فالخصم ليس هو الأمريكي الأبيض "لأن الكثير من إخواننا البيض، والدليل وجودهم بيننا اليوم²، قد أدركوا بأن قدرهم مرتبط بقدرنا".

#### 2-3)-الخوف المبرردافع لقبول التفاوض:

يعلم مارتن لوتر كينغ جيدا أن جمهوره ينقسم إلى قسمين: يضم الأول الجماهير السوداء التي حضرت المظاهرة (حوالي مئتي ألف متظاهر أسود)، فضلا عن ملايين السود المنتشرين في الولايات المتحدة الأمريكية. بينما يضم القسم الثاني عموم البيض؛ والساسة والمسؤولين منهم على الخصوص، لذلك صار خطابه على خطين متوازيين بانفعالين مختلفين (سيحاول أن يجعلهما يلتقيان في نهاية خطبته)، حيث استهدف القسم الأول بانفعال الغضب الذي خلقه ثم أججه ثم روضه و"عقلنه"، بينما استهدف الجماهير "البيضاء" والتي تتابع وستتابع الخطاب على الشاشات التلفزية والقنوات الإذاعية بانفعال آخر هو الخوف، وهو انفعال عرفه أرسطو بأنه "حزن أو اضطراب ناشئ عن تخيل شر داهم سيسبب تدميرا أو أذى"، وليشعر المستمعون بالخوف فمن

<sup>-</sup> الباتوس من الخطابة إلى تحليل الخطاب ص1.74

<sup>-</sup>شارك في المظاهرة حوالي ستين ألفا من البيض.2

<sup>-</sup>الخطابة ترجمة بدوى ص3.118



"الضروري أن نجعلهم يعتقدون أنهم معرضون للتألم"<sup>1</sup>، وهذا ما سعى إلى تحقيقه مارتن لوتر كينغ حين قال بنبرة لا تخلو من تهديد: "هذا الوقت ليس وقت تهدئة الأعصاب أو أخذ المسكنات حان الوقت الآن لتحقيق الديموقراطية"، فمطلب الديموقراطية لم يعد قابلا للتأخير ولا التأجيل، بل ينبغي تحقيقه "في هذا الوقت" و "الآن" وإلا "ستنفلت الأعصاب". ولما كان الناس لا يخافون من الأشياء البعيدة "بل يخافون فقط من الشرور التي تنطوي على أذى شديد أو تدمير، والتي تبدو قريبة داهمة ماثلة مهددة"<sup>2</sup>، فقد ظل الخطيب يردد عبارة "حان الوقت" وبقول:

- ✔ "حان الوقت الآن لتحقيق وعود الديموقراطية؛
- ✔ كما حان الوقت أيضا للهوض من وادى التمييز العنصري المظلم والبائس إلى الممر المضيء للعدالة؛
  - ◄ حان الوقت أيضا لرفع أمتنا من الجور العرقى إلى صخرة الأخوة الصلبة؛
    - ✓ والآن حان الوقت لجعل العدالة حقيقية لجميع أبناء الرب"

وبعد هذه النداءات المتكررة تعود نبرة التهديد المبطن حيث يغدو هلاك الأمة وشيكا، يضيف مارتن: "فقد يكون من المهلك للأمة إهمال إلحاحية الوقت الحاضر.. ولن يمر الصيف المحرق... إلا بخريف منعش من الحربة والمساواة".

لقد جرب البيض تمرد السود وتوالت الأحداث الانتقامية اتجاههم، وهذه التجارب ستغذي الخوف في أعماقهم فيضغطوا على أصحاب القرار لإيجاد "تسوية ما"، فالأمر جدي، يؤكد مارتن لوتر قائلا: "وبالطبع عام 1963 ليس نهاية بل بداية، وهؤلاء الذين يأملون بأن الزنجي الأسود قد صرف بحار غضبه وسيكون قانعا فستكون لهم إفاقة شديدة"، فالراحة والهدوء الذين ينعم بهما البيض صارا مهددين، والسبيل الوحيد للإبقاء عليهما هو تمتيع السود بحقوقهم، يضيف مارتن: "فلن تسود الراحة ولا الهدوء إلا عندما يعطى الزنجي الأسود حقوقه وامتيازاته الوطنية"، وإلا "فسوف تستمر رياح الثورة تهز أسس أمتنا إلى أن يبزغ يوم العدالة المشرق".

راهن مارتن لوتر كينغ على توظيف الجماهير الغاضبة والساخطة والناقمة، والتي يتحكم في غضها ويوجهه بكاريزميته وفصاحته، ليثير انفعال الخوف من فقدان الأمان في نفوس البيض، ليجدوا أنفسهم محاصرين بمطالب مشروعة للسود سيضمن تحقيقها لهم حياة آمنة وهادئة، فيذعنوا إلى هذه المطالب وقد كان.

### 3-3)-الشعور بالفخر أو الشعور بالخزي: خياران حديان أمام المواطن الأمريكي.

لم يفت مارتن لوتر كينغ استغلال سمة وحالة نفسية انتشرت عدواها في المجتمع الأمريكي "الأبيض" بعد الحرب العالمية الثانية، وهي الإحساس بعظمة الإنسان الأمريكي وتفوقه ففيه تتجسد كل القيم الإنسانية، وعلى عاتقه مسؤولية نشر هذه القيم في العالم. لذلك استحضر مفهوم الأمة الأمريكية التي ستفخر بهذا السلوك الاحتجاجي السلمي المطالب بالحرية؛ فافتتح خطابه بالقول: "إنني سعيد أن أنضم إليكم هذا اليوم فيما سيدخل أبواب التاريخ كأعظم مسيرة للحرية في تاريخ أمتنا"، فصورة الأمريكي العظيم العظيم ارتبطت بالرئيس الأمريكي أبراهام لنكولن الذي يقف مارتن لوتر أمام نصبه قائلا: "فمنذ عشرة عقود والأمريكي العظيم الذي نقف اليوم في ظل رمزه وقع على وثيقة التحرير" ليربط بين عظمة الإنسان الأمريكي ومطلب الحرية، وستظل هذه العظمة منقوصة ما لم ينعم الأمريكيون جميعهم بالحرية، والحاصل أن فئة من المواطنين الأمريكيين، وبعد مرور مائة عام على توقيع وثيقة التحرير لا تزال تعاني من العبودية والتمييز العنصري، مما يحول الشعور بالفخر إلى شعور بالخزي والعار، ويطعن في تجسيد الأمربكي للقيم الإنسانية الخالدة، يؤكد لوتر هذا المعني بقوله:" لهذا أتينا هنا اليوم للتعبير... عن هذه الحالة المخزية"،

<sup>-</sup>نفسه.<sup>1</sup>

<sup>-</sup>نفسه.<sup>2</sup>



ليعري الأمريكي الأبيض أمام نفسه، فلا سبيل لاستعادة المجد والفخر والعظمة إلا بالعودة إلى الأصل يضيف مارتن: "عندما قام مخططو جمهوريتنا بكتابة الكلمات الرائعة للدستور وبيان الاستقلال، كانوا يوقعون على تعهد بمتابة كمبيالة يحق لأي أمريكي أن يكون وربثا لها".

لقد وضع الخطيب جمهوره "الأبيض" بين خيارين لا ثالث لهما، وانفعالين حديين لا وسط بينهما: الأول يدعمه واقع يتنصل فيه الأمريكي الأبيض من وعود الحرية، ويتجرد من إنسانيته، مما يشعره بالخزي والعار. والثاني سيتحقق بربط الماضي بالحاضر من خلال إعلاء قيم التحرير والحرية والمساواة التي عبر عنها الشعب الأمريكي قبل مائة عام، حينها فقط ستصبح أمريكا "بلدا عظيما" وبستحق الأمريكي تبعا لذلك صفة "العظيم".

#### 3-4)-الحلم بغد أفضل مغذ للثورة ومنعش للسلام:

يعلم مارتن لوتر كينغ كذلك أن السود أقلية، وأنهم مشتتون في عدد من الولايات الأمريكية، وأن المطلب العقلاني هو الاندماج في مجتمع أمريكي ينبذ التمييز العنصري، ويؤمن بالمساواة بين أفراده بغض النظر عن ألوانهم أو معتقداتهم... لذلك غلب خطاب الأمة على خطاب الفئة، وخطاب "النحن" المجامعة على خطاب "النحن" المقابلة "للآخر"، فحاول أن يجعل الخطين المتوازيين يلتقيان ولو في الحلم، فالأحلام الجميلة تدغدغ النفوس، وتدخلها في انفعال نفسي لذيذ ينقلها من حالة "ماذا لو...؟" إلى حالة "ولم لا؟" حيث تصبح إمكانية تحقيق الحلم محفزة للذات للتضحية من أجله مادام تحقيقه ممكنا.

تقول الرواية إن مارتن لوتر كينغ تخلص من الأوراق التي دون فها خطبته، وارتجل المقطع الأخير الذي جعل لازمته: "عندي حلم"، والتي خلدت خطابه، وجعلت عنوانا له، بل وصارت شعارا يتغنى به السود والبيض والمضطهدين في كل أنحاء العالم.

لقد عبر مارتن لوتر عن إيمانه بهذا الحلم الجميل بعبارات عميقة ومؤثرة اختلط فها التقرير بالتصوير، لينقل إيمانه إلى نفوس السود والبيض على السواء، يقول: "حتى لو أننا نواجه صعوبات اليوم والغد، فما زال عندي حلم، إنه حلم ذو جذور مغروسة بالحلم الأمريكي بأن يوما ما ستنهض هذه الأمة لتعيش على أساس المعاني الصحيحة لعقيدتها"، فالإيمان بهذا الحلم كفيل بزرع الأمل في النفوس التواقة للأمان والسلام، لذلك استمر مارتن لوتر في تعداد صور هذا الحلم الجميل بعبارات تغير الألفاظ وتكرر المعاني، ليخلق في النفوس مقارنة محسومة خلاصاتها ونتائجها بين واقع مرير ومستقبل لذيذ ومأمول، وفيما يلي جرد لبعض صور هذا المستقبل التي جسدها الأمريكيون سنوات بعد رحيل مارتن لوتر كينغ تأكيدا منهم على أن الأحلام مهما بدت مستحيلة تتحقق متى وجدت من يؤمن بها وبناضل من أجلها:

- -عندي حلم بأن يوما ما على الهضبات الحمراء في ولاية جورجيا أبناء الرقيق وأبناء أصحاب الرقيق السابقين بإمكانهم أن يجلسوا سوبا حول مائدة الأخوة؛
- -عندي حلم بأن يوما ما حتى ولاية المسيسيبي، الولاية المحترقة بحرارة الظلم والاضطهاد، ستتحول إلى واحة الحرية والعدالة؛ -عندي حلم بأن يوما ما... أولادي الأربعة الصغار سوف يعيشون في وطن لا يحكم عليهم بناء على لونهم بل على ميزات شخصياتهم؛
- -عندي حلم بأن يوما ما... هناك في الاماما سوف تتشابك أيادي الفتيان والفتيات السود الصغار بأيادي الفتيان والفتيات البيض الصغار كإخوة وأخوات".

ويستمر تأكيد الخطيب على إيمانه بهذا الحلم، واستعداده لنقله إلى كل الأمريكيين، فيقول: "هذا هو أملنا، وهذا هو الإيمان الذي سأحمله معي إلى الجنوب"، وهكذا يصر من خلال الإثارة العاطفية على تشكيل جماعة المؤمنين بالحلم، فما إن تتشكل حتى تنمو وتكبر لتسود، يضيف مارتن لوتر: "فهذا الإيمان سنتمكن أن نعمل معا، أن نصلي معا، أن نكافح معا، وأن نصر على طلب الحرية معا عالمين بأنه يوما ما سنكون أحرار"، فأجراس الحرية ستقرع في كل مكان "تقرع في كل تل وكل حفنة تراب"،



وعندما يحدث ذلك ويسمح الشعب الأمريكي لأجراس الحرية أن تقرع في كل مكان، حينها فقط سيتحقق الحلم "حيث جميع أولاد الرب البيض والسود، يهودا كانوا أو غير يهود، بروتستانت أو كاتوليك، يتشابكون بالأيادي ويرددون ترنيمة الزنوج السود الروحية القديمة التى تقول: وأخيرا نحن أحرار، وأخيرا نحن أحرار".

لم يكن مارتن لوتر شخصا مثاليا حالما، بل كان مناضلا مؤمنا بعدالة قضيته، مستوعبا لسياقاتها الاجتماعية والسياسية، لذلك فاختياره ختم خطبته الحماسية بهذا الحلم الجارف، ليس تخديرا أو هروبا من الواقع، إنه يدرك صعوبة قضيته قدر إدراكه لعدالتها، ويدرك أن هذا الحلم هو مغذ لثورة الزنوج، إذ صار لكل زنجي أسود حلم يستحق أن يضعي من أجل تحقيقه، لذلك حضرت صورة الأطفال بكثافة في خطابه... فضلا عن أنه حلم منعش كذلك لفئة عريضة من البيض مناهضة لسياسة التمييز العنصري، وترغب في العيش بسلام، وهي فئة يراهن مارتن لوتر على توسيعها، لذلك حذر الجماهير "السوداء" من التعميم، فنضالهم ينبغي ألا يقودهم "إلى عدم الثقة بجميع البيض" يقول مارتن، ويضيف "لأن الكثير من إخواننا البيض، والدليل وجودهم بيننا اليوم، قد أدركوا بأن قدرهم مرتبط بقدرنا، وحربتهم مكبلة بحربتنا".

#### خاتمة:

استبعدت النظريات الحجاجية المؤطرة بالمنطق الطبيعي "الحجج العاطفية"، وعدتها نوعا من المغالطات يلجأ إليها من عجز عن بناء الحجة العقلية، لكن انفتاح هذه النظريات على الخطابات الحياتية الاجتماعية والسياسية والاقتصادية فرض عليها التعامل مع هذا النوع من الحجج التي تثبت الممارسة العملية للخطاب نجاعته وفعاليته، فأحاطتها النظريات المعيارية الموسعة بجملة من الشروط والقيود لتميز بين الحجاج الصحيح والحجاج الخاطئ، قبل أن تنأى الدراسات الحجاجية الوصفية بنفسها عن مطلب صدق "العاطفة" وكذبها، وتسلم بوجود حجاج عاطفي ينحصر دور المحلل في الكشف عن الطرائق التي يسلكها المتكلم فيه، وهو يحتج لعاطفة ما، إما لتبريرها واضفاء الشرعية عليها، أو للطعن فيها وبيان فساد أسسها.

وقد خلصنا إلى أهمية الحجة العاطفية في الخطاب الاحتجاجي، ممثلا في خطبة مارتن لوتر كينغ، التي أسسها على استراتيجية باتوسية، لا تخلو من بعد عقلاني يوجهها ويتحكم في مسارها، ويحولها من عواطف هوجاء مدمرة إلى عواطف عاقلة موجهة وخادمة لدعوى الخطبة وقضية الخطيب.

#### لائحة المصادرو المراجع:

#### المراجع باللغة العربية:

- أرسطو طاليس: كتاب الخطابة، ترجمة عبد الرحمان بدوي، دار الشؤون الثقافية، بغداد.
- اوامن، عبد الواحد: تاريخ الحركات الاحتجاجية بين المفهوم والنظرية، ضمن كتاب جماعي بعنوان:الحركات الاحتجاجية في الوطن العربي: دراسة متغيرات الاستقرار واللااستقرار للأنظمة السياسية، إعداد وتأليف: المصطفى بوجعبوط، المركز الديموقراطي العربي للدراسات الاستراتيجية والسياسية والاقتصادية، برلين، ألمانيا، ط1، 2019.
- حاتم عبيد: من الاحتجاج بالعواطف إلى الاحتجاج للعواطف، ضمن الحجاج مفهومه ومجالاته دراسات نظرية وتطبيقية في البلاغة الجديدة، إعداد وتقديم: حافظ إسماعيلي علوي، الجزء الرابع: الحجاج والمراس.
- -حاتم عبيد:منزلة العواطف في نظريات الحجاج، مجلة عالم الفكر، المجلد 40، أكتوبر وديسمبر 2011، (عدد خاص بالحجاج).
  - -صالح زهر الدين: قضية الزنوج الأمريكيين والتمييز العنصري، المركز الثقافي اللبناني، بيروت، ط1، 2004.

# السابع ـ العدد 64 أكتوبر 2020

### مجلة جيل الدراسات الأدبية والفكرية العام السابع العدد 64 أكتوبر 2020

- -هشام الريفي: الحجاج عند ضمن: أهم التقاليد الغربية، مؤلف جماعي من منشورات كلية منوبة، تحت إشراف حمادي صمود.
- -ماهير، حكيمة: الحركات الاحتجاجية: الجذور والتحولات، ضمن كتاب جماعي بعنوان:الحركات الاحتجاجية في الوطن العربي: دراسة متغيرات الاستقرار واللااستقرار للأنظمة السياسية، إعداد وتأليف: المصطفى بوجعبوط، المركز الديموقراطي العربي للدراسات الاستراتيجية والسياسية والاقتصادية، برلين، ألمانيا، ط1، 2019.

#### المراجع المترجمة:

- بارت، رولان: قراءة جديدة للبلاغة القديمة، ترجمة عمر أوكان، إفريقيا الشرق، 1994.
- -دون تيلا بزرتا و ماري ودياني: الحركات الاجتماعية ، ترجمة نيرة محمد صبري، مراجعة شيماء طه الربدي، مؤسسة هنداوي للنشر ، المملكة المتحدة، 2017.
  - -مايكل دي فريدمان: أحرار في النهاية، وزارة الخارجية الأمريكية، مكتب الإعلام الخارجي، 2008.



## دلالات الألفاظ الرباعية المضاعفة في القرآن الكريم

The semantics of the quadruple expressions in the Holy Quran

أ.م.د. زياد عبد الله عبد الصمد البنّا، جامعة صلاح الدين / كلية التربية – قسم اللغة العربية .العراق

Dr.Zyad A. Abdussamad Albanna - Salahaddin university- faculty of Education

#### ملخص:

من المفردات العربية التي اختلف فيها علماء اللغة ذوات الأصول الرباعية المضاعفة، فقد وقع الخلف في أصلها وفي تسميتها، وكيفية معالجتها، ولا يخفى على الدارس الحثيث ما لهذه الكلمات من جمالية ورونق ودلالات، فإن أناساً من المتأخرين أدركوا الجمال الصوتي في التكرار الحرفي وشدة العلاقة بين صوت الحرف المكرر ورسم الصورة، ومن هنا حاولنا في هذه الصفحات البحثية المعنونة (دلالات الألفاظ الرباعيّة المضاعفة في القرآن الكريم) أن ننعم النظر في مذاهب أهل العلم في ماهية هذه المفردات وأسباب الاختلاف في تسميتها قديماً وحديثاً، ثم الوقوف عند ما ورد منها في القرآن الكريم في دراسة دلالية معجمية لهذه المفردات، وهي ست عشرة مفردة مرتبة على حسب ورودها في الكتاب العزبز.

الكلمات المفتاحية: المعنى – الرباعية - الدلالة – المضاعف – التكرار

#### Abstact:

One of the Arabic vocabularies in which linguists of four-doubled origins differed, as the successor fell into their origin and in their naming, and how to deal with them, and it is no secret to the diligent student what these words have in terms of aesthetics, elegance and connotations. The sound of the repeated letter and the drawing of the image, and from here we tried in these research pages entitled (**The semantics of the quadruple expressions in the Holy Quran**) to look at the doctrines of the scholars about what these vocabulary are and the reasons for the difference in naming them in the past and in the modern, and then standing at what was mentioned in the Holy Quran In a lexical semantic study of these vocabulary, which is sixteen vocabulary arranged according to their appearance in the dear book.

Key words: meaning - quartet - semantic - multiplier - repetition



مقدمة

الحمد لله ربّ العالمين، والصلاة والسلام على من أرسله الله رحمة للعالمين، رسول الله الأمين وعلى آله وصحبه الطيبين الطاهرين، وبعد:

فمن عظيم نِعَم الله تبارك وتعالى علينا أن مهّد لنا سبيل العلم، ويسّر لنا أسباب الاستزادة منه، ومنحنا قدرة التفكّر فيما خلق وما أنزل، وعلّمنا البيان لما نحسن وتعلّم ما لا نحسن، وكان فضل الله علينا عظيماً.

إن من أوائل ما انتبه إليه المسلمون في التأليف صناعة المعجم، وحشد المفردات العربية وترتيبها وبيان غربها ووفرة مدلولاتها، ابتداء بالكتب التي جمعت أوصاف الخيل والجمل والمطر إلى أن وصل الفكر التأليفي إلى مزيد من النضج والترتيب فجاء العين كأول مؤلَّف تنتظم فيه المعلومات على نسق معين ليكون رائد المؤلفات العربية، والمادة المجموعة فيه أساساً للانطلاق إلى تأليفات أخرى فاحصة.

ومن المفردات العربية التي اختلف فيها علماء العربية ذوات الأصول الرباعية المضاعفة، فقد وقع الخلف في أصلها وفي تسميتها، وكيفية معالجتها، ولا يخفى على الدارس الحثيث ما لهذه الكلمات من جمالية ورونق ودلالات، فإن أناساً من المتأخرين أدركوا الجمال الصوتي في التكرار الحرفي وشدة العلاقة بين صوت الحرف المكرر ورسم الصورة، ومن هنا حاولنا في هذه الصفحات البحثية المعنونة (دلالات الألفاظ الرباعية المضاعفة في القرآن الكريم) أن ننعم النظر في مذاهب أهل العلم في ماهية هذه المفردات وأسباب الاختلاف في تسميتها قديماً وحديثاً، ثم الوقوف عند ما ورد منها في القرآن الكريم في دراسة دلالية معجمية لهذه المفردات، وهي ست عشرة مفردة مرتبة على حسب ورودها في الكتاب العزيز وهي: (زلزل - زحزح – ذبذب - وسوس - حصحص – صلصل – صفصف - كبكب - هدهد – صيصى - صرصر – لؤلؤ - رفرف – سلسل – عسعس – دمدم).

### الجذر الرباعي المكرر أوّله وثانيه:

كثر الكلام عن تكرار الحروف والكلمات في الكلام الفصيح، فمنهم من رآه مخلاً بفصاحته، ومنهم من أرجأه إلى النص ليفصل الحكم على فصاحته من الإخلال به، وهو السديد، يقول د. محمد المبارك: " فإذا استمعت إلى إنشاد بيت البحتري<sup>(1)</sup> في وصف الذئب الجائع المرتجف بسبب البرد ظننته أمامك:

### يُقَضْقِضُ عُصْلا فِي أُسِرَّتِهَا الرَّدَى كَقَضْقَضَةِ المَقْرُورِ أَرْعَدَهُ البَرْدُ

فإن تكرر القاف وتوالها خمس مرات، وتكرر الراء ست مرّات مع الحروف الأخرى يوحي بصورة الذئب في ضراوته وجوعه وارتجافه "(2)، ويكفينا دليلاً على ذلك استساغة العرب لمثل هذه الألفاظ، بل الركون إلها عند إرادة معانٍ لا تُستحصل إلا بها، فضلاً عن وجودها في القرآن الكريم.

ذكر أهل العلم تسميات مختلفة للألفاظ الرباعية المكررة أولها وثانها واختلفوا في تفسيرها، فقد سمّاه الخليل بن أحمد (ت 170هـ) بالمضاعف، وأكثر الأمثلة التي يوردها يذكر أنها من الحكاية، قال الخليل: " وأما الحكاية المُضاعفة فإنها بمنزلة الصَّلْصلة والزَّلْزِلَةِ وما أشبهها، يتوهمون في حُسن الحركة ما يتوهمون في جَرْس الصوت، يضاعفون لتستمر الحكاية في وجه التصريف. والمضاعف في البيان في الحكايات وغيرها ما كان حرفًا عجزه مثل حَرْفي صدره وذلك بناء يستحسنه العرب، فيجوز فيه من تأليف

<sup>(1)</sup> يقضقض عصلا: يصوّت بأسنان صلبة معوجة، الأسرة: الخطوط، المقرور: الذي أصابه البرد، ينظر: ديوانه: 743/2.

<sup>(2)</sup> فقه اللغة وخصائص العربية: 261.



الحروف جميع ما جاء من الصحيح والمعتلّ ومن الذُّلْق والطُّلْق والصُّتْم، وينسب إلى الثنائي لأنه يضاعفه، ألا تَرى الحكاية أنّ الحاكي يحكى صَلصلة اللجام فيقول: صَلْصَلَ اللَّجَام، وإن شاء قال: صَلَّ، يُخّفّف مرّة اكتفاء بها، وإنْ شاء أعادها مرتين أو أكثر من ذلك فيقول: صل، صَل، صَل، يتكلّف من ذلك ما بدا له"(1)، ونعته سيبويه (ت 180هـ) بمضاعف بنات الأربعة، فقد قال: " ولا نعلم في الكلام على مثال فعلال إلا المضاعف من بنات الأربعة الذي يكون الحرفان الآخران منه بمنزلة الأولين، وليس في حروفه زوائد، كما أنه ليس في مضاعف بنات الثلاثة نحو: رددت، زيادةٌ. وبكون في الاسم والصفة؛ فالاسم نحو: الزلزال، والصفة نحو: الحثحاث"<sup>(2)</sup>، وسماه ابن دربد (ت 321هـ) في الجمهرة بالرباعي المكرر، فذكر: أبواب الثنائي الملحق ببناء الرباعي المكرر، ومثّل بـ (ب ت ب ت، ب ج ب ج) وغيرها(3)، وكذا الأزهري (ت 370هـ) سمّاه بالمضاعف في التهذيب متتبعاً لما ذكره الخليل، وقال: " نبدأ الآن بأبواب المضاعف من حرف العين....، والقعقع بضم القافين: العقعق، وقال الليث: القعقع طائر وصوته القعقعة، قال: وهو طائر أبلق ببياض وسواد، ضخم، من طير البر، طوبل المنقار "(4)، وذكره ابن جتّى (ت 392هـ) بمضاعف الأربعة، وهو أوّل من صرّح بالفرق بين الثلاثي والرباعي، قال: " وإنما حثحث أصل رباعي، وحثث أصل ثلاثي، وليس واحد منهما من لفظ صاحبه، إلا أن حثحث من مضاعف الأربعة، وحثث من مضاعف الثلاثة، فلما تضارعا بالتضعيف الذي فيهما، اشتبه على بعض الناس أمرهما، وهذا هو حقيقة مذهبنا "(5)، وذهب ابن فارس (ت 395هـ) إلى أنّه المطابق، وقد فسّر تسميته هذه بقوله: "وطابقت بين شيئين إذا جعلتهما على حذو واحد، ولذلك سمّينا نحن ما تضاعف من الكلام مرتين مطابقاً وذلك مثل: جرجر وصلصل وصعصع "(6)، أما المحدثون فسمّاه بعضهم بالرباعي المضعّف، "كما عرفت لغتنا المضعّف الرباعي، وهو ما تركّب من مقطع ثنائي مكرر، أي ما كانت فاؤه ولامه الأولى من جنس، وعينه ولامه الثانية من آخر، والتكرار فيه مزدوج، إذ حديثنا في تكرار الحرف "(7)، وفرّق آخرون بين الثلاثي والرباعي، فسمّوا الثلاثي مضعّفاً ثلاثياً والرباعي مضاعفاً رباعياً (8).

#### زل زل

" الزاء واللام أصل مطرد منقاس في المضاعف، وكذلك في كل زاء بعدها لام في الثلاثي"(<sup>(9)</sup>، تقول: زلّ عن مكانه زليلاً وزلّاً<sup>(10)</sup>، والماء الزلال: العذب؛ لأنه يزل عن ظهر اللسان لرقته (<sup>(11)</sup>، وزلّ زلّة وزللاً: الخطأ في المقال وغيره؛ لأن المخطئ زلّ عن نهج الصواب (<sup>(12)</sup>، والزلزل: المتاع والأثاث (<sup>(13)</sup>، وتزلزلت الأرض: اضطربت، وزلزلت زلزلة وزلزالاً بالكسر المصدر، والزلزال بالفتح الاسم، وكذلك الوسواس، ولا يكون

<sup>(1)</sup> العين: 1/ 64، 78.

<sup>(2)</sup> الكتاب: 4/ 294.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> ينظر: جمهرة اللغة: 173/1.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> مقاييس اللغة: 12/2.

<sup>(5)</sup> سر صناعة الإعراب: 193/1.

<sup>&</sup>lt;sup>(6)</sup> مقاييس اللغة: 440/3.

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> التكرير بين المثير والتأثير: 10.

<sup>(8)</sup> ينظر: الفعل زمانه وأبنيته: 196

<sup>(9)</sup> مقاييس اللغة: 4/3.

<sup>(10)</sup> العين: 348/7، وتهذيب اللغة: 113/13، ومقاييس اللغة: 4/3.

<sup>(11)</sup> مقاييس اللغة: 5/3، وينظر: الصحاح: 1718/4.

<sup>(12)</sup> العين: 349/7، وتهذيب اللغة: 113/13، ومقاييس اللغة: 4/3.

<sup>&</sup>lt;sup>(13)</sup> تهذيب اللغة: 114/13.



فَعلال بالفتح إلا في المضاعف<sup>(1)</sup>، والزلزلة: التخويف والتحذير<sup>(2)</sup>، وزلّت الدراهم تزلّ زلولاً: نقصت في الوزن<sup>(3)</sup>، وأزللت إليه نعمة: أسديتها<sup>(4)</sup>.

وردت هذه المفردة أكثر من مرة في القرآن الكريم<sup>(5)</sup>، وبأكثر من معنى، فني قوله تعالى: الله حَسِبْتُمْ أَنْ تَدُخُلُوا الْجَنَّةَ وَلَا يَرْبُلُوا حَتَّى يَقُولَ الرَّسُولُ وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ مَتَى نَصْرُ اللَّهِ قَرِيبً اللهِ قَرِيبً اللهِ قَرِيبً اللهِ إِنَّ نَصْرُ اللهِ قَرِيبً اللهِ قَرِيبً اللهِ الله المقاعي (ت 885): " لأمور باطنة من خفايا القلوب، والمعنى: أنهم أزعجوا بأنواع البلايا والرزايا والأهوال والأفزاع إزعاجاً شديداً شبهاً بالزلزلة التي تكاد تهد الأرض وتدك الجبال (أف)، وقال السيوطي (ت 911ه): " بالفتن وأذى الناس إياهم (7)، وذكر ابن عاشور (ت 1393هـ): أزعجوا أو اضطربوا، وإنما الذي اضطرب نظام معيشتهم، فوزن زلزل فعفل، والتضعيف فيه دال على تكرر الفعل (8). وأما في قوله تعالى: يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَقُوا رَبَّكُمْ وَإِنَّ زَلْزَلَةَ السَّاعَةِ مَوْنُ البَاسُ اللهِ الزلزلة هي المعروفة، التي هي إحدى شرائط الساعة، وتكون في الدنيا قبل يوم القيامة، هذا قول الجمهور (9)، وقيل: إنها في القيامة: إما بنفخ الصور للبعث، أو أنها عند القضاء بين الخلق (10)، والفرق بين الزلل والزلزلة يتمثّل بتكرير الفعل، فالزلل إنما هو مرة واحدة كما في قوله تعالى: (فأزلّهما الشيطان) [البقرة:36]، وهو بمعنى أذهبهما عنها، وتكرير الحوف تنبيه على تكرير معنى الزلل فقوله تعالى: (هنالك ابتلي المؤمنون وزلزلوا زلزالاً شديداً) [الأحزاب:11]، معناه: زعزعوا من الرعب (11).

#### زحزح

قال ابن فارس(ت 395هـ): الزاء والحاء يدل على البعد. يقال زحزح عن كذا، أي بُوعد<sup>(12)</sup>، وقيل: زحّه يزحّه: إذا دفعه، وكذلك زحزحه <sup>(13)</sup>، والزحزاح: البعيد، وهو اسم من التزحزح، أي: التباعد والتنعي<sup>(14)</sup>، وقال الخليل: الزحزحة: التنحية عن الشيء، يقال: زحزحته فتزحزح<sup>(15)</sup>، قال ذو الرمة<sup>(16)</sup>:

<sup>(1)</sup> تهذيب اللغة: 115/13، وبنظر: العين: 350/7، والصحاح: 1711/4، ومقاييس اللغة: 5/3.

<sup>(2)</sup> تهذيب اللغة: 115/13.

<sup>(3)</sup> تهذيب اللغة: 114/13، والصحاح: 1717/4.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> العين: 349/7، وتهذيب اللغة: 114/13، والصحاح: 1718/4.

<sup>(5)</sup> وردت في سورة البقرة: 214، والأحزاب: 11، والحج: 1، والزلزلة: 1، ينظر: المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم: 407.

<sup>&</sup>lt;sup>(6)</sup> نظم الدرر في تناسب الآيات والسور: 208/3.

<sup>(7)</sup> الدرّ المنثور: 584/1.

<sup>(8)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: 316/2.

<sup>(9)</sup> ينظر: الجامع لأحكام القرآن: 3/12.

<sup>(10)</sup> ينظر: النكت والعيون: 5/4-6.

<sup>(11)</sup> المفردات في غريب القرآن: 382.

<sup>(12)</sup> مقاييس اللغة: 7/3، وبنظر: تهذيب اللغة: 267/3.

<sup>(13)</sup> تهذيب اللغة: 267/3، والصحاح: 372/1، وتاج العروس: 439/6.

<sup>(14)</sup> تاج العروس: 439/6.

<sup>(15)</sup> العين: 18/3.

<sup>&</sup>lt;sup>(16)</sup> البيت ينسب إلى ذى الرمة ولكنه غير موجود في ديوانه، ينظر: تفسير الجامع والدرّ المصون فيما يتبع.



### يا قابضَ الرُّوحِ عن جسمٍ عَصَى زمناً وغافِرَ الذَّنبِ زَحْنِي عن النارِ

وردت هذه اللفظة مرتين في القرآن الكريم<sup>(1)</sup>، ففي قوله تعالى: ولَتَجِدَنَّهُمْ أَحْرَصَ النَّاسِ عَلَىٰ حَيَاةٍ وَمِنَ الَّذِينَ أَشْرَكُوا ۚ يَوَدُّ أَحَدُهُمْ لَوْ يُعَمَّرُ الْفَلَةِ مِنَ الْعَذَابِ أَنْ يُعَمَّرُ وَاللَّهُ بَصِيرٌ بِمَا يَعْمَلُونَ [البقرة: ٩٦]، والزحزحة: التنحية، وذكر القرطبي (ت 671هـ) والسمين الحلبي (ت 756هـ) أن الزحزحة تأتي متعدياً ولازماً، وذكرا بيت ذي الرمة مثالاً في تعديتها<sup>(2)</sup>، وذكر قول آخر في الزومها:

### خليليَّ ما بالُ الدُّجي لا يُزَحْزَحُ وما بالُ ضوءِ الصبح لا يَتَوَضَّحُ

يقول عبد القادر بن فطة: " فالقرآن يوظّف الكلمة لتحاكي أصواتها، فالزاي صوت يعبّر في بعض المواقف عن الشدة وعن العناية تارة أخرى، وهنا لها حضور ظاهر في هذا السياق فقد أكسبها مع صوت الحاء انسجاماً حدّدا الدلالة وهي النجاة "(3).

#### ذ ب ذ ب

قال ابن فارس: الذال والباء في المضاعف أصول ثلاثة: أحدها طويئر، ثم يحمل عليه ويشبه به غيره، والآخر الحد والحدة، والثالث الاضطراب والحركة (4)، الذبذبة: نوس الشيء المعلق في الهواء، والذَّباذب: أشياء تعلق في هودج أو رأس بعير (5)، وذبذب الرجل: إذا منع الجوار والأهل وحماهم (6)، والذُّباذب: ذَكر الرجل؛ لأنه يتذبذب ويتردد، وقيل: الخصى (7)، الذبذب: الفرُج ومنهم من فسره باللسان، والقبقب البطن (8)، والرجل المذبذب: المتردد بين أمرين (9)

ورد هذا اللفظ مرّة واحدة في القرآن الكريم، وهو في قوله تعالى: مُّذَبْذَبِينَ بَيْنَ ذَٰلِكَ لَا إِلَىٰ هُؤُلَاءِ وَلَا إِلَى اللّهُ فَلَن تَجِدَ لَهُ سَبِيلًا [النساء: ١٤٣]، فقوله تعالى: مذبذبين بين ذلك، أي: مترددين متحيرين، وهو وصف للمنافقين في إشارة إلى حالي الكفر والإيمان (100)، قال ابن عاشور: " والمذبذب اسم مفعول من الذبذبة، يقال: ذبذبه فتذبذب، والذبذبة: شدة الاضطراب من خوف أو خجل، قيل: إن الذبذبة مشتقة من تكرير ذب إذا طرد، لأن المطرود يعجل ويضطرب، فهو من الأفعال التي أفادت كثرة المصدر بالتكرير، مثل زلزل ولملم بالمكان وصلصل وكبكب، ... وجملة لا إلى هؤلاء ولا إلى هؤلاء صفة لـ (مذبذبين) لقصد الكشف عن معناه لما فيه من خفاء الاستعارة "(11).

<sup>(1)</sup> وردت في سورة البقرة: 96، وآل عمران: 185، ينظر: المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم: 405.

<sup>(2)</sup> ينظر: الجامع لأحكام القرآن: 35/2، والدر المصون في علوم الكتاب المكنون: 16/2.

<sup>(3)</sup> بلاغة التكرار في القرآن: 101 -102.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> مقاييس اللغة: 348/2

<sup>(5)</sup> تهذيب اللغة: 297/14، ومقاييس اللغة: 349/2، وتاج العروس: 425/2.

<sup>(6)</sup> تاج العروس: 425/2.

<sup>(7)</sup> العين: 178/8، وتهذيب اللغة: 297/14، وتاج العروس: 426/2.

<sup>(8)</sup> تاج العروس: 426/2.

<sup>(9)</sup> العين: 178/8، ومقاييس اللغة: 349/2

<sup>(10)</sup> ينظر: معالم التنزيل في تفسير القرآن: 715/1، والمحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزبز: 127/2.

<sup>(11)</sup> التحرير والتنوير: 241/5.



#### وس وس

" الواو والسين: كلمة تدل على صوت غير رفيع "(1)، يقال لصوت الحلى: وسواس (2)، قال الأعشى (3):

### تَسْمَعُ للحَلْيِ وَسْوَاساً إِذا انْصَرَفَتْ كَمَا اسْتَعانَ بريحِ عِشْرِقٌ زَجِلُ

وهمس الصائد وسواس<sup>(4)</sup>، والوسواس بالكسر مصدر، والاسم بالفتح، مثل الزلزال والزلزال<sup>(5)</sup>، والوسوسة: حديث النفس، تقول: وسوستُ إليه نفسه وسوسة ووسواساً<sup>(6)</sup>، وإغواء الشيطان ابن آدم وسواس، تقول: وسوس إلي، أو في صدري<sup>(7)</sup>، والوسواس: اسم الشيطان<sup>(8)</sup>.

وردت هذه المفردة في القرآن الكريم أكثر من مرّة (<sup>®</sup> وكلها كانت للشيطان، ففي قوله تعالى: فوَسُوَسَ لَهُمَا الشَّيْطَانُ لِيُبْدِيَ لَهُمَا مَو وُورِيَ عَهُمُا مِنْ سَوْآيِهمَا وَقَالَ مَا مَهَاكُمَا رَبُّكُمَا عَنْ هُذِهِ الشَّجَرَةِ إِلَّا أَنْ تَكُونَا مَلَكَيْنِ أَوْ تَكُونَا مِنَ الْخَالِدِينَ [الأعراف: ٢]، قال الشعراوي (ت 1418هـ): "كلمة «وسوس» تدل على الهمس في الإغواء، ونعرف أن الذي يتكلم في خير لا يهمه أن يسمعه الناس، لكن من يتكلم في شرّ فيهمس خوفاً من أن يفضحه أحد، وكأن كل شر لابد أن يأتي همساً، وصاحبه يعرف أن هذا الكلام لا يصح أن يحدث، ويستعي منه، ولا يحب أن يعرف المجتمع عنه هذا الشيء، و «وسوس» مأخوذة من الصوت المغري، لأن الوسوسة هي صوت رئين الذهب والحلي، إذن فما قاله الشيطان لآدم وزوجه هو كلام مغرٍ ليلفتهما عن أوامر رب حكيم "(١٠٠)، والمتأمل لبناء الكلمة المكونة من مقطع مكرر، يجد مدى علاقة الكلمة بتكرار الفعل والحث على ارتكاب المعصية، وتزيين القبيح وتيسيره بخطوات متتالية، ولذا جاءت الآيات الكريمة تنبّه على ذلك أكثر من مرّة بقوله تعالى: يا أيُّها الَّذِينَ آمَنُوا لا تَتَبِعُوا خُطُواتِ الشَّيْطانِ وَمَنْ يَشَاءُ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ [النور:٢١]، ووسوسة بالفَخشاءِ وَالمُنْكُرُ وَلُولا فَضُلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ ما زكى مِنْكُمْ مِنْ أحد وَلكِنَّ الله يُزكِّي مَنْ يَشاءُ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ [النور:٢١]، ووسوسة الشيطان لا ندري نحن كيف تتم لأننا لا ندري كنه الشيطان حتى ندرك كيفيات أفعاله، وكذا اتصاله بالإنسان وكيفية إغوائه، ولكننا نعلم بالخبر الصادق أن إغواء على الشريقع في صورة من الصور وإيحاء بارتكاب المحظور يتم في هيئة من الهيئات، وأن هذا الإيحاء وذلك الإغواء يعتمدان على نقط الضعف الفطرية في الإنسان. وأن هذا الضعف يمكن اتقاؤه بالإيمان والذكر حتى ما يكون للشيطان على الشرع من نائم وأن هذا الضعف عمكن اتقاؤه ما للذاكر حتى ما يكون للشيطان على سلطان على المؤرن لكرب لك كيده الشعيف حيننذ من تأثم وأنه هذا الضعيف حينذ من تأثم وأنه هذا الضعيف على الذاكر وما يكون لكرب للشيعف عينذ من تأثم وأنه هذا الضعة على المؤرف الضعيف المؤرف لكيده الضعيف حينذ من تأثم وأنه هذا الضعية على الشرع الضعية على الشرع الضعيف حينذ من تأثم وأنه هذا الضعور المؤرف الشيع الشرع الضعية على الشرع الضعية عينذ من المؤرف الشيعة على

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> مقاييس اللغة: 76/6.

<sup>(2)</sup> مقاييس اللغة: 76/6، وتاج العروس: 11/17

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> ديوانه: 55.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> مقاييس اللغة: 76/6.

<sup>(5)</sup> ينظر: العين: 350/7، وتهذيب اللغة: 115/13، والصحاح: 988/3، ومقاييس اللغة: 5/3.

<sup>(6)</sup> العين: 7/335، والصحاح: 988/3، وتاج العروس: 12/17

<sup>(7)</sup> العبن: 335/7، ومقاييس اللغة: 76/6.

<sup>(8)</sup> العين: 335/7، وتاج العروس: 11/17

<sup>(9)</sup> وردت في سورة الأعراف: 20، وسورة طه: 120، وسورة ق: 16، وسورة الناس: 4 و5، ينظر: المعجم المفهرس في القرآن الكريم: 841.

<sup>(10)</sup> تفسير الشعراوي: 4082/7.

<sup>&</sup>lt;sup>(11)</sup> ينظر: في ظلال القرآن: 1268/3.



#### ح ص ح ص

قال ابن فارس: "الحاء والصاد في المضاعف أصول ثلاثة: أحدها النصيب، والآخر وضوح الشيء وتمكنه، والثالث ذهاب الشيء وقلته "(1)، فالأول الحصة، وهي النصيب، وجمعها: الحِصَص، يقال: أحصصت الرجل، إذا أعطيته حصّته (2)، والثاني قولهم: حصحص الشيء: وضح الشيء وظهر وبرز، وبيان الحق بعد كتمانه (3) ومنه الحصّ: اللؤلؤ (4)، والثالث الحص والحصاص، وهو سرعة العدو في شدّة (5)، والحصحصة: الذهاب في الأرض (6)، والحصحصة: تحريك الشيء وتقليبه وترديده (7)، ومنه حديث علي – رضي الله عنه-: (( لأن أحصحص في يدي جمرتين أحب إليّ من أن أحصحص كعبتين)) (8)، ورجل أحصّ وامرأة حصّاء، أي مشؤومة (9)، وسنة حصّاء: إذا كانت جدبة، وناقة حصّاء: إذا لم يكن عليها وبر (10)، ورجل حُصْحُص وحُصْحُوص: يتتبع دقائق الأمور فيعلمها ويحصها (11).

وردت هذه المفردة مرّة واحدة في القرآن الكريم، ففي قوله تعالى: قالَ مَا خَطْبُكُنَّ إِذْ رَاوَدْتُنَّ يُوسُفَ عَنْ نَفْسِهِ وَلِنَّهُ مَا عَلَيْهِ مِنْ سُوءٍ قَالَتِ امْرَأَتُ الْعَزِيزِ الْأَنَ حَصْحَصَ الْحَقُّ أَنَا رَاوَدْتُهُ عَنْ نَفْسِهِ وَإِنَّهُ لَمِنَ الصَّادِقِينَّ [يوسف: ٥١]، فقوله تعالى: عليمنا علَيْهِ مِنْ سُوءٍ قَالَتِ امْرَأَتُ الْعَزِيزِ الْأَنَ حَصْحَصَ الْحَقُ أَنَا رَاوَدْتُهُ عَنْ نَفْسِهِ وَإِنَّهُ لَمِنَ الصَّادِقِينَّ [يوسف: ٥١]، فقوله تعالى: (حصحص): ظهر وتبيّن وثبت (٤١)، ووضح الحق بعد خفاء، وظهرت حصة العق من حصة الباطل، ولا بد من الاعتراف بما حدث (٤١)، ومما زاد من حسن بيان المعنى المتضمن في هذه اللفظة خفة الانتقال من الفتحة إلى السكون ثم فتحتان، واختيار صيغة الماضي التي تحقق ذلك، وهذا ما ذكره القدماء والمحدثون، أن الضمة أقوى الحركات وأثقلها، تلها الكسرة، وأخيراً الفتحة، وهي أخف الحركات، يقول عبد الصبور شاهين: " إن الكسرة أسهل في أدائها من الضمة، نظراً لانفراج الشفتين، في كلتا الفتحة والكسرة، واستدارتهما في الضمة، ولذلك كانت الحركة المختارة بديلاً عن الفتحة هي الكسرة لدى البدو؛ لسهولة أدائها أكثر من الضمة "١٤٠).

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> مقاييس اللغة: 12/2.

<sup>(2)</sup> ينظر: تهذيب اللغة: 258/3، ومقاييس اللغة: 12/2.

<sup>(3)</sup> ينظر: العين: 14/3، وتهذيب اللغة: 258/3، ومقاييس اللغة: 12/2، وتاج العروس: 523/17.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> ينظر: تهذيب اللغة: 257/3.

<sup>(5)</sup> ينظر: العين: 14/3، وتهذيب اللغة: 257/3، ومقاييس اللغة: 13/2، وتاج العروس: 524/17.

<sup>(6)</sup> مقاييس اللغة: 13/2.

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> تاج العروس: 524/17.

<sup>(8)</sup> النهاية في غربب الحديث والأثر: 394/1.

<sup>(&</sup>lt;sup>9)</sup> ينظر: تهذيب اللغة: 258/3، ومقاييس اللغة: 13/2.

<sup>&</sup>lt;sup>(10)</sup> ينظر: العين: 14/3، وتهذيب اللغة: 257/3، وتاج العروس: 526/17.

<sup>(11)</sup> تاج العروس: 527/17.

<sup>(12)</sup> تفسير البغوي: 496/2، والكشاف: 478/2.

<sup>(13)</sup> تفسير الشعراوي: 6990/11.

<sup>(14)</sup> القراءات القرآنية في ضوء علم اللغة الحديث: 291.



#### ص ل ص ل

قال ابن فارس: الصاد واللام أصلان: أحدهما يدل على ندى وماء قليل، والآخر على صوت<sup>(1)</sup>، وصليل الحديد: صوته<sup>(2)</sup>، والصلصال: الطين اليابس الذي يصل من يُبسه، أي: يصوّت<sup>(3)</sup>، وقال الفرّاء: الصلصال: هو طين حرّ خلط برمل فصار يصلصل كالفخار<sup>(4)</sup>، وقال الليث: الصُّلصل: طائر صغير تسميه العجم الفاختة<sup>(5)</sup>، والصُّلصل: القدح الصغير<sup>(6)</sup>، والصُّلصل: ناصية الفرس<sup>(7)</sup>، والأصلال: السيوف القاطعة<sup>(8)</sup>، والصَّلة: الأرض الصلبة، وصوت المسمار إذا أكره<sup>(9)</sup>،

وردت هذه اللفظة في القرآن الكريم أكثر من مرّة (10) وبمعنى واحد، ففي قوله تعالى: وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنسَانَ مِن صَلْصَالٍ مِّنْ حَمَاٍ مَسْنُونِ [الحجر: ٢٦]، فقوله تعالى: (من صلصال)، أي طين يابس، له عند النقر صلصلة، أي: صوت شديد متردد في الهواء، فإن كان فيه مد من غير ترجيع فهو صلل، فالمراد شديد يبسه ولكنه غير مطبوخ (11)، قال ابن عباس - رضي الله عنهما -: " خلق آدم من ثلاثة: من طين لازب، وهو اللازق الجيد، ومن صلصال، وهو الأرض الطيبة يقع عليها الماء، ثم ينحسر فيتشقق وتصير مثل الخزف، ومن حما مسنون، وهو الطبن فيه الحماة "(12).

#### ص ف ص ف

الصاد والفاء يدل على أصل واحد، وهو استواء في الشيء وتساو بين شيئين في المقر، من ذلك الصف، يقال وقفا صفاً، إذا وقف كل واحد إلى جنب صاحبه، واصطف القوم وتصافوا، والأصل في ذلك الصفصف(١٦)، وهو المستوى من الأرض الأملس الذي لا

<sup>(1)</sup> مقاييس اللغة: 276/3

<sup>(2)</sup> العين: 84/7، وتهذيب اللغة: 79/12، وتاج العروس: 321/29

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> تهذيب اللغة: 79/12.

<sup>(4)</sup> ينظر: العين: 84/7، وتهذيب اللغة: 79/12، ومقاييس اللغة: 276/3، وتاج العروس: 325/29

<sup>(5)</sup> العين: 7/85، وتهذيب اللغة: 80/12.

<sup>(6)</sup> تهذيب اللغة: 80/12، وتاج العروس: 325/29.

<sup>(7)</sup> العين: 85/7، وتهذيب اللغة: 80/12.

<sup>(8)</sup> تهذيب اللغة: 81/12.

<sup>(9)</sup> تهذيب اللغة: 81/12، ومقاييس اللغة: 276/3، وتاج العروس: 323/29

<sup>(10)</sup> وردت في سورة الحجر: 26 و28 و33، وسورة الرحمن: 14، ينظر: المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم: 507.

<sup>(11)</sup> ينظر: نظم الدرر في تناسب الآيات والسور: 42/11

<sup>(12)</sup> الجواهر الحسان في تفسير القرآن: 399/3.

<sup>(13)</sup> مقاييس اللغة: 275/3.



نبات فها<sup>(۱)</sup>، وقال الليث: الصفصفة: دخيل في العربية، وهي الدويبة التي يسمها العجم السيسك<sup>(2)</sup>، والصفصف: شجر الخِلاف<sup>(3)</sup>، والصفصف: العصفور في بعض اللغات<sup>(4)</sup>، وصفصف الرجل: سار وحده<sup>(5)</sup>.

وردت هذه المفردة مرّة واحدة في القرآن الكريم، ففي قوله تعالى: وَ فَيَذَرُهَا قَاعًا صَفْصَفًا [طه: ١٠٦]، قال الفرّاء (ت 207ه): الصفصف الأملس الَّذِي لا نبات فيه، قاله الكلبي. الثاني: أنه الصفصف الأملس الَّذِي لا نبات فيه، قاله الكلبي. الثاني: أنه المكان المستوي، كأنه قال على صف واحد في استوائه لا أثر للجبال فيه (٥)، وفي هذا عَود إلى الإحالة القبلية في قوله تعالى: وَيَسْأَلُونَكَ عَن الْجِبَالِ فَقُلْ يَنسِفُهَا رَبِّي نَسْفًا لَيْ وهذا يحصل بزلزال أو نحوه، وفي هذه الآيات إشارة إلى وصف لقوله تعالى في سورة الواقعة.

#### **一 4 中 台**

قال ابن فارس: " الكاف والباء أصل صحيح يدل على جمع وتجمع، لا يشذ منه شيء"(8)، يقال لما تجمّع من الرمل: كباب(9)، والكباب: تكبيب اللحم على الجمر، يلقى عليه(10)، وتكببت الإبل، إذا صرعت من هزال أو داء(11)، والكبكبة: أن يتدهور الشيء إذا ألقي في هوة حتى يستقر، كأنه ينكب مرّة بعد أخرى حتى يستقرّ فيها(12)، وجاء متكبكباً في ثيابه، أي متزملاً(13)، قال الليث: تقول: كببت فلانا لوجهه فانكب، وكببت القصعة: قلبتها على وجهها(14)، والكبة والكبكبة: الجماعة، وتكبكبوا: تجمعوا(15)، والكبة: الدفعة في القتال وشدته(16)، ورجل كبكب بالضم: مجتمع الخلق شديد وكذلك الكباكب، وكبكب: اسم جبل(17).

وردت هذه المفردة مرّة واحدة في القرآن الكريم، ففي قوله تعالى: فَكُبْكِبُوا فِهَا هُمْ وَالْغَاوُونَ [الشعراء: ٩٤]، الفعل كبكب، يعني: كبوا مرة بعد أخرى على وجوههم، فهي تعني تكرار الكب، فكلما قام كب على وجهه مرة أخرى، وهي على وزن فعللة الدال على التكرار

<sup>(1)</sup> تهذيب اللغة: 84/12، ومقاييس اللغة: 275/3، وينظر: لسان العرب: 195/9، وتاج العروس: 28/24.

<sup>(2)</sup> العين: 89/7، وتهذيب اللغة: 84/12، ولسان العرب: 195/9.

<sup>(3)</sup> العين: 99/7، وتاج العروس: 28/24.

<sup>(4)</sup> لسان العرب: 196/9، وتاج العروس: 29/24.

<sup>(5)</sup> تاج العروس: 28/24.

<sup>&</sup>lt;sup>(6)</sup> معانى القرآن: 191/2.

<sup>(7)</sup> ينظر: النكت والعيون: 426/3، ونظم الدرر في تناسب الآيات والسور: 345/12.

<sup>(8)</sup> مقاييس اللغة: 124/5.

<sup>&</sup>lt;sup>(9)</sup> تهذيب اللغة: 9/340، ومقاييس اللغة: 124/5.

<sup>&</sup>lt;sup>(10)</sup> تاج العروس: 97/4.

<sup>&</sup>lt;sup>(11)</sup> مقاييس اللغة: 124/5.

<sup>(12)</sup> تهذيب اللغة: 94/4، ومقاييس اللغة: 125/5، وتاج العروس: 94/4.

<sup>(13)</sup> مقاييس اللغة: 125/5، وتاج العروس: 99/4.

<sup>(14)</sup> العين: 284/5، وتهذيب اللغة: 940/9، وتاج العروس: 94/4.

<sup>(15)</sup> العين: 285/5، وتهذيب اللغة: 940/9، وتاج العروس: 96/4.

<sup>(16)</sup> تهذيب اللغة: 95/4، وتاج العروس: 95/4.

<sup>(17)</sup> ينظر: العين: 5/285، وتهذيب اللغة: 9/340، وتاج العروس: 98/4.



كما تقول: زقزقة العصافير، ونقنقة الضفادع. والمراد هنا الأصنام تكب على وجوهها، وتسبق من عبدها إلى النار<sup>(1)</sup>، وقال ابن عاشور: كبكبوا مضاعف كبوا بالتكرير وتكرير اللفظ مفيد تكرير المعنى مثل: كفكف الدمع<sup>(2)</sup>، وحروفه كلها أصول عند جمهور البصريين، وذهب الكوفيون إلى أن أصله (كبّب) والكاف بدل من الباء الثانية<sup>(3)</sup>.

#### هدهد

قال ابن فارس: " الهاء والدال: أصل صحيح يدل على كسر وهضم وهدم "(4)، وهددته هداً: هدمته (5)، وقال الليث: الهدّة: صوت شديد تسمعه من سقوط ركن وناحية جبل (6)، والهد من الرجال: الضعيف أو الجبان، كأنه هِدّ (7)، الهَدّ من الرجال: الجواد الكريم أو القوي أو الطويل (8)، والهدّ: الهَرَم، وهو أقصى الكِبَر (9)، والهدهد معروف (10)، وهدهد الحمام: صوت وقرقر (11)، وهدهدت المرأة ابنها: حركته لينام (12)، وَفِي الحَدِيث (13) أَن النَّبِي قال: (جَاءَ شيطانٌ فَحمل بِلَالًا، فَجعل يُهَدْهِدُه، كَمَا هدهَدُ الصِيُّ)، وَذَلِكَ حِين نَام عَن إِيقاظه القومَ للصَّلَة (14).

وردت هذه المفردة فمرّة واحدة في القرآن الكريم، ففي قوله تعالى: وَتَفَقَّدَ الطَّيْرَ فَقَالَ مَا لِيَ لَا أَرَى الْهُدْهُدَ أَمْ كَانَ مِنَ الْغَائِبِينَ [النمل: ٢٠]، الهدهد: نوع من الطير وهو ما يقرقر، وفي رائحته نتن وفوق رأسه قزعة سوداء، وهو أسود البراثن، أصفر الأجفان، يقتات الحبوب والدود، يرى الماء من بعد ويحس به في باطن الأرض، فإذا رفرف على موضع علم أن به ماء، وهذا سبب اتخاذه في جند سليمان (15)، قال الشعراوي: لماذا تفقد الطير بالذات؟ قالوا: لأنه أراد أن يقوم برحلة في الصحراء، والهدهد هو الخبير بهذه المسألة؛ لأنه يعلم مجاهلها، ويرى حتى الماء في باطن الأرض، يقولون: كما يرى أحدكم الزيت في وعائه، فمن مميزات الهدهد أن الله تعالى جعل له منقارا طوبلا؛ لأنه لا يأكل مما على سطح الأرض، إنما ينبش بمنقاره ليخرج طعامه من تحت الأرض، ألا تراه حين كلم سليمان في

<sup>(1)</sup> تفسير الشعراوي: 10609/17.

<sup>(2)</sup> التحرير والتنوير: 152/19.

<sup>(3)</sup> الجواهر الحسان في تفسير القرآن: 231/4.

<sup>(4)</sup> مقاييس اللغة: 7/6.

<sup>(5)</sup> تهذيب اللغة: 231/5، ومقاييس اللغة: 7/6، وتاج العروس: 9334/9.

<sup>(6)</sup> تهذيب اللغة: 231/5.

<sup>(7)</sup> تهذيب اللغة: 232/5، ومقاييس اللغة: 7/6.

<sup>(8)</sup> تهذيب اللغة: 232/5، ومقاييس اللغة: 7/6، وتاج العروس: 9335/9.

<sup>(9)</sup> تاج العروس: 9/335.

<sup>(10)</sup> مقاييس اللغة: 8/6.

<sup>(11)</sup> مقاييس اللغة: 8/6، وتاج العروس: 336/9.

<sup>(12)</sup> تهذيب اللغة: 232/5، ومقاييس اللغة: 8/6، وتاج العروس: 337/9.

<sup>(13)</sup> النهاية في غربب الحديث والأثر: 253/5.

<sup>(14)</sup> تهذيب اللغة: 232/5

<sup>(15)</sup> التحرير والتنوير: 245/19.



دقائق العقيدة والإيمان بالله يقول عن أهل سبأ: أَلَّا يَسْجُدُوا لِلَّهِ الَّذِي يُخْرِجُ الْخَبْءَ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا تُخْفُونَ وَمَا تُغْفُونَ وَمَا تُغْفُونَ وَمَا تُغْفُونَ وَمَا اللهِ النامِيرِ مِها ورزقه منها (١).

#### ص ي ص ي

قال ابن فارس: الصاد والياء كلمة واحدة مطابقة، وهي كل شيء يتعصن به (2)، من ذلك تسميتهم العصون صياصي، ثم شبه بذلك ما يحارب ويتعصن به الديك [وسمي] صيصية، وكذلك قرن الثور والظباء يسمى بذلك؛ لأنه يتعصن ويحارب به (3)، وذكر أبو عبيد حديث النبي وذكر فتنة تكون في أقطار الأرض كأنها (صياصي بقر) (4)، والصِّيصِية: شوكة الحائك التي يسوي بها السدى واللحمة، وهي من قرون الظباء تنسج به المرأة (5).

وردت هذه اللفظة مرة واحدة في القرآن الكريم، ففي قوله تعالى: وَأَنزَلُ الَّذِينَ ظَاهَرُوهُم مِّنْ أَهْلِ الْكِتَابِ مِن صَيَاصِهِمْ وَقَذَفَ فِي قُلُويِمُ الرُّعْبَ فَرِيقًا تَقْتُلُونَ وَتَأْسِرُونَ فَرِيقًا [الأحزاب: ٢٦]، فقوله (من صياصهم)، أي: من حصونهم، وسمّيت بذلك لامتناعهم بها (<sup>6)</sup>، وذكر ابن عاشور أن الصياصي: الحصون، وأصلها أنها جمع صيصية وهي القرن للثور ونحوه، كانوا يستعملون القرون في مناسج المصوف ويتخذون أيضا منها أوعية للكحل ونحوه، فلما كان القرن يدافع به الثور عن نفسه سمي المعقل الذي يعتصم به الجيش صيصية والحصون صياصي<sup>(7)</sup>.

#### ص رص ر

قال ابن فارس: الصاد والراء أصول: الأول: صرّ الدراهم يصرها صراً، والصرار: هي خرقة تشد على أطباء الناقة لئلا يرضعها فصيلها، يقال: صرها صراً<sup>(8)</sup>، ومن الباب: الإصرار: العزم على الشيء<sup>(9)</sup>، وإنما جُعل من قياسه؛ لأن العزم على الشيء والإجماع عليه واحد، وكذلك الإصرار: الثبات على الشيء (<sup>10)</sup>، وأما الثاني، وهو من السمو والارتفاع - فقولهم: صر الحمار أذنه، إذا أقامها، والأصل في هذا: الصرار، وهي أماكن مرتفعة لا يكاد الماء يعلوها<sup>(11)</sup>، فأما صرار فهو اسم علم، وهو جبل<sup>(12)</sup>، وأما الثالث: فالبرد والحر، وهو

<sup>(1)</sup> تفسير الشعراوي: 17/ 10765.

<sup>(2)</sup> مقاييس اللغة: 279/3، وبنظر: العين: 176/7، وتهذيب اللغة: 185/12

<sup>(3)</sup> ينظر: العين: 176/7، وتهذيب اللغة: 186/12، ومقاييس اللغة: 279/3

<sup>(4)</sup> ينظر: غربب الحديث للهروى: 84/2.

<sup>(5)</sup> العين: 176/7، وتهذيب اللغة: 186/12، وتاج العروس: 26/18

<sup>&</sup>lt;sup>(6)</sup> ينظر: النكت والعيون: 392/4، والكشاف: 533/3.

<sup>(7)</sup> ينظر: التحرير والتنوير: 312/21.

<sup>(8)</sup> مقاييس اللغة: 281/3.

<sup>&</sup>lt;sup>(9)</sup> مقاييس اللغة: 281/3.

<sup>&</sup>lt;sup>(10)</sup> ينظر: مقاييس اللغة: 281/3.

<sup>(11)</sup> ينظر: تهذيب اللغة: 77/12، والصحاح: 711/2، ومقاييس اللغة: 282/3.

<sup>(12)</sup> مقاييس اللغة: 282/3.



الصر، يقال أصاب النبت صر، إذا أصابه برد يضر به<sup>(1)</sup>، والصر: صر الربح الباردة، وربما جعلوا في هذا الموضع الحر<sup>(2)</sup>، وصرّ يصِرّ صارة: العطش، وجمعها صوار وصرائر<sup>(3)</sup>، وأما الرابع، فالصوت من ذلك الصرة: شدة الصياح<sup>(4)</sup>، صرّ الجندب صريرا، وصرصر الأخطب صرصرة، كأنهم قدّروا في صوت الجندب المدّ وفي صوت الأخطب الترجيع فحكوه على ذلك<sup>(5)</sup>، والصرّة: الضجّة والصيحة<sup>(6)</sup>، والصَّرْضَرُ: دُونِبَّةٌ تَحت الأَرْض تَصِرّ أيّام الرّبيع<sup>(7)</sup>،

وذكر الجوهري (ت 393ه) أن أصل صرر من الصر، فأبدلوا مكان الراء الوسطى فاء الفعل، كقولهم: كبكبوا، أصله كببوا<sup>(8)</sup>، وهذا القول لا يوافق ما ذكره ابن جنّي وقبله الأزهري، قال ابن جنّي: "وإنما حثحث أصل رباعي، وحثث أصل ثلاثي، وليس واحد منهما من لفظ صاحبه، إلا أن حثحث من مضاعف الأربعة، وحثث من مضاعف الثلاثة، فلما تضارعا بالتضعيف الذي فيهما، اشتبه على بعض الناس أمرهما، وهذا هو حقيقة مذهبنا "(<sup>9)</sup>، فالمضعّف الثلاثي في الغالب يدلّ على التكثير والمبالغة، والمضاعف الرباعي يدلّ على تتابع المعنى وتكراره، وهذا ما ذكره الأزهري في (كبكبوا) حصراً، فقد قال: "وحقيقة ذلك في اللغة تكرير الانكباب، كأنه إذا ألقي ينكب مرة بعد مرة حتى يستقر فيها" (10). والصحيح أن الكلام ليس بهذا الإطلاق، فما ورد منه الثلاثي بالمعنى نفسه، جاء المضاعف منه زيادة في المعنى وتكريراً لما ورد ويكون وزنه (فعلل).

وردت هذه اللفظة في القرآن الكريم أكثر من مرّة (١١)، ففي قوله تعالى هَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا صَرْصَرًا فِي أَيَّامٍ نَحِسَاتٍ لِنُلْدِيقَهُمْ عَذَابُ الْخِرْيِ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَلَعَذَابُ الْآخِرَةِ أَخْرَى وَهُمْ لَا يُنْصَرُونَ وَفصلت: ١٦]، قال الشنقيطي: الصرصر: وزنه بالميزان الصرفي فعفل، وفي معنى الصرصر لعلماء التفسير وجهان معروفان: أحدهما: أن الربح الصرصر هي الربح العاصفة الشديدة الهبوب التي يسمع لهبوبها صوت شديد، وعلى هذا، فالصرصر من الصرة التي هي الصيحة المزعجة، ومنه قوله تعالى: فَأَقْبَلَتِ امْرَأَتُهُ فِي صَرَّةٍ فَصَكَّتُ وَجُهَهَا وَقَالَتْ عَجُوزٌ عَقِيمٌ [الذاريات: ٢٩]، أي في صيحة، ومن هذا المعنى صرير الباب والقلم، أي صوتهما، والوجه الثاني: أن الصرصر من الصرّ الذي هو البرد الشديد المحرق، ومنه على أصح التفسيرين قوله تعالى: مَثَلُ مَا يُنفِقُونَ فِي هَٰذِهِ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا كَمَثَلِ ربحٍ فِهَا صِرٌ أَصَابَتْ حَرْثَ قَوْمٍ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ فَأَهْلَكُتْهُ وَمَا ظَلَمَهُمُ اللَّهُ وَلَٰكِنْ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ [آل عمران: ١١٧]] ومثله قال ابن عاشور: الصرصر: الربح العاصفة التي يكون لها صرصرة، أي دوي في هبوبها من شدة سرعة تنقلها، وتضعيف عينه للمبالغة في شدتها بين أفراد نوعها كبكب للمبالغة في كب، وأصله صرّ، أي: صاح، وهو وصف لا يؤنث لفظه لأنه لا يجري إلا على الربح وهي مقدرة أفراد نوعها كبكب للمبالغة في كب، وأصله صرّ، أي: صاح، وهو وصف لا يؤنث لفظه لأنه لا يجري إلا على الربح وهي مقدرة أفراد نوعها كبكب للمبالغة في كب، وأصله صرّ، أي: صاح، وهو وصف لا يؤنث لفظه لأنه لا يجري إلا على الربح وهي مقدرة

<sup>(1)</sup> ينظر: تهذيب اللغة: 75/12، ومقاييس اللغة: 283/3.

<sup>(2)</sup> الصحاح: 712/2، ومقاييس اللغة: 283/3.

<sup>(3)</sup> ينظر: تهذيب اللغة: 77/12، ومقاييس اللغة: 284/3.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> ينظر: مقاييس اللغة: 284/3.

<sup>(5)</sup> الصحاح: 712/2، وبنظر: تهذيب اللغة: 75/12، ومقاييس اللغة: 285/3.

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> ينظر: تهذيب اللغة: 77/12.

<sup>(7)</sup> ينظر: المصدر نفسه والصفحة نفسها.

<sup>(8)</sup> الصحاح: 712/2.

<sup>(&</sup>lt;sup>9)</sup> سر صناعة الإعراب: 193/1.

<sup>(10)</sup> تهذيب اللغة: 340/9.

<sup>(11)</sup> وردت في سورة فصلت: 16، والقمر: 19، والحاقة: 6، ينظر: المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم: 500.

<sup>(12)</sup> أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن: 16/7



التأنيث<sup>(1)</sup>، ولا شكّ أن زيادة الصادعن (صرّ) الثلاثي إلى (صرصر)، أدى إلى توسيع الدلالة عند الكشف عن طبيعة العلاقة بين الثلاثي والرباعي، هذا فضلاً عن محاكاة صوت الربح الشديدة بتعاقب الصاد الذي يعرف بالصفير والراء المرفرف، وهذه الدقة لا تكاد تجدها في الثلاثي صرّ<sup>(2)</sup>.

#### ل ؤل ؤ

قال ابن فارس: أما اللام والهمزة فيدل على صفاء وبريق، من ذلك تلألأت اللؤلؤة، وسميت لأنها تلألأ<sup>(3)</sup>، واللؤلؤة: الدرّة، سميت بها لضوئها ولمعانها، والجمع: اللؤلؤ واللآلئ<sup>(4)</sup>، ولألأت النار: إذا توقدت<sup>(5)</sup>، ولألأتِ المرأةُ بعينها، أي: بَرَّقَتُها<sup>(6)</sup>، واللؤلؤة: البقرة الوحشية، واطلاق اللؤلؤة على البقرة مجاز<sup>(7)</sup>.

ذكرت هذه المفردة في أكثر من موضع في القرآن الكريم<sup>(8)</sup>، ففي قوله تعالى: وُيَطُوفُ عَلَيْهِمْ غِلْمَانٌ لَّهُمْ كُأَيُّهُمْ لُؤْلُوٌ مَّكُنُونٌ وَالطور:٢٤]، اللؤلؤ: الدر، والمكنون: المخزون لنفاسته على أربابه فلا يتحلى به إلا في المحافل والمواكب فلذلك يبقى على لمعانه وبياضه (9)، واللؤلؤ- في أصله - حيوان، ولعل اللؤلؤ أعجب ما في البحار، فهو يهبط إلى الأعماق، وهو داخل صدفة من المواد الجيرية لتقيه من الأخطار، ويختلف هذا الحيوان عن الكائنات الحية في تركيبه وطريقة معيشته، فله شبكة دقيقة كشبكة الصياد، عجيبة النسج، تكون كمصفاة تسمح بدخول الماء والهواء والغذاء إلى جوفه، وتحول بين الرمال والحصى وغيرها، وتحت الشبكة أفواه الحيوان، ولكل فم أربع شفاه، فإذا دخلت ذرة رمل، أو قطعة حصى، أو حيوان ضار عنوة إلى الصدفة، سارع الحيوان إلى إفراز مادة لزجة يغطها بها، ثم تتجمد مكونة لؤلؤة! وعلى حسب حجم الذرة التي وصلت يختلف حجم اللؤلؤة (10).

#### رفرف

" الراء والفاء أصلان: أحدهما المصّ وما أشبهه، والثاني الحركة والبريق "<sup>(11)</sup>، فالأول الرفّ وهو المصّ، يقال: رفّ يرُف رفّاً: وهو المصّ والترشّف<sup>(12)</sup>، وأما ما كان من جهة الاضطراب فالرفرفة، وهي المصّ والترشّف<sup>(12)</sup>، وأما الثاني فقولهم: رفّ الشيء يرِفّ رفّا، إذا برق لونه وتلألأ<sup>(13)</sup>، وأما ما كان من جهة الاضطراب فالرفرفة، وهي

<sup>(1)</sup> التحرير والتنوير: 259/24.

<sup>(2)</sup> ينظر: الأفعال الرباعية، الأصل والتكوين بين الثلاثي والرباعي: 91-92.

<sup>(3)</sup> مقاييس اللغة: 199/5.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> الصحاح: 70/1، وتاج العروس: 411/1

<sup>(5)</sup> العين: 355/8

<sup>&</sup>lt;sup>(6)</sup> العين: 355/8، وتاج العروس: 412/1

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> تاج العروس: 412/1

<sup>(8)</sup> وردت في سورة الطور: 24، والرحمن: 22، والواقعة: 23، والإنسان: 19، ينظر: المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم: 743 – 744.

<sup>&</sup>lt;sup>(9)</sup> التحرير والتنوير: 56/27.

<sup>(10)</sup> في ظلال القرآن: 3453/6

<sup>(11)</sup> مقاييس اللغة: 376/2.

<sup>(12)</sup> ينظر: العين: 8/254، وتهذيب اللغة: 15/ 123، والصحاح: 1366/4، ومقاييس اللغة: 376/2.

<sup>(13)</sup> مقاييس اللغة: 376/2.



تحريك الطائر جناحيه حول الشيء يريد أن يقع عليه (1)، و" الرفرف: خِرقة تُخاط في أسفل الفسطاط "(2)، والرفرف: ضرب من الثياب خضر تبسط، الواحدة: رفرفة (3)، والرَّفْرَفُ: ضَرْب من السَّمك، وشجر مُسْتَرْسِل يَنْبُت باليَمن (4)، ومما شذ عن معظم الباب الرف، وهو القطيع من البقر، يقال: هذا رفّ من الضأن أو البقر: جماعة منها (5).

ورد هذا الجذر مرة واحدة في القرآن الكريم، ففي قوله تعالى: مُتَكِئِينَ عَلَىٰ رَفْرَفٍ خُضْرٍ وَعَبْقَرِيٍّ حِسَانٍ [الرحمن: ٧٦]، الرفرف: ثياب ناعمة وفرش رقيقة النسج من الديباج لينة ووسائد عظيمة ورياض باهرة وبسط لها أطراف فاضلة، ورفرف السحاب هدبه أي ذيله المتدلي<sup>(6)</sup>، وهو اسم جمع رفرفة، وهي ما يبسط على الفراش لينام عليه، تنسج على شبه الرياض ويغلب عليها اللون الأخضر<sup>(7)</sup>، وكأنها من صنع «عبقر» لتقريب وصفها إلى العرب، وقد كانوا ينسبون كل عجيب إلى وادي الجن: عبقر<sup>(8)</sup>.

#### س ل س ل

" السين واللام أصل واحد، وهو مدّ الشيء في رفق وخفاء، ثم يحمل عليه"، فمن ذلك سللت الشيء أسله سلاً، والسلة والإسلال: السرقة (9)، ومن الباب: السليل: الولد؛ كأنه سلّ من أمه سلّاً، والسُّلالة: الولد (10)، ومما حمل عليه السلسلة، سميت بذلك لأنها ممتدة في اتصال (11)، وقال الليث: السليل والسُّلان: الأودية (12)، والسلاسل: أرض من أرض الشام غزاها عمرو بن العاص على عهد النبي (13)، وسللت السيف من غمده، فانسل (14)، ومن ذلك تسلسل الماء في الحلق، إذا جرى، وماء سلسل وسلسال وسلسل وحمر سلسل (25). ويقال: فرس شديد السلّة: دفعته في سباقه (16)، والسُّل: المرض (17)، وتسلسل الثوب: إذا لُبس حتى رق (18).

<sup>(1)</sup> ينظر: العين: 255/8، وتهذيب اللغة: 15/ 123، والصحاح: 1367/4، ومقاييس اللغة: 376/2.

<sup>(2)</sup> العين: 255/8، وتهذيب اللغة: 124/15.

<sup>(3)</sup> العين: 255/8، والصحاح: 1366/4.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> ينظر: تهذيب اللغة: 15/ 125، والصحاح: 1366/4.

<sup>(5)</sup> ينظر: تهذيب اللغة: 15/ 125، ومقاييس اللغة: 376/2.

<sup>(6)</sup> نظم الدرر في تناسب الآيات والسور: 192/19.

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> التحرير والتنوير: 274/27

<sup>(8)</sup> في ظلال القرآن: 3458/6

<sup>(</sup>e) مقاييس اللغة: 59/3، وبنظر: تهذيب اللغة: 206/12

<sup>(10)</sup> تهذيب اللغة: 207/12، ومقاييس اللغة: 60/3

<sup>(11)</sup> مقاييس اللغة: 60/3

<sup>(12)</sup> تهذيب اللغة: 207/12

<sup>&</sup>lt;sup>(13)</sup> العين: 194/7

<sup>(14)</sup> العبن: 193/7، وتهذيب اللغة: 206/12

<sup>(15)</sup> العين: 194/7، ومقاييس اللغة: 60/3

<sup>(16)</sup> تهذيب اللغة: 208/12، ومقاييس اللغة: 60/3

<sup>(17)</sup> تهذيب اللغة: 208/12

<sup>(18)</sup> المصدر نفسه: 209/12



ورد هذا اللفظ في القرآن الكريم ثلاث مرّات<sup>(1)</sup>، ففي قوله تعالى " إِذِ الْأَغْلالُ فِي أَعْنَاقِهِمْ وَالسَّلَاسِلُ يُسْحَبُونَ" [غافر: ٧١]، والسلاسل: جمع سلسلة بكسر السينين وهي مجموع حلق غليظة من حديد متصل بعضها ببعض<sup>(2)</sup>، وعبر بإذ ومعناها المضي مع سوف ومعناها الاستقبال، لأن التعبير بالمضي إنما هو إشارة إلى تحقق الأمر مع كونه مستقبلاً، (والسلاسل) أي في أعناقهم أيضاً يقيدهم ذلك عن كل تصرف؛ لكونهم لم يتقيدوا بكتاب ولا رسول، والسلسلة من: تسلسل الشيء: اضطرب<sup>(3)</sup>.

#### ع س ع س

قال ابن فارس: "العين والسين أصلان متقاربان: أحدهما الدنو من الشيء وطلبه، والثاني خفة في الشيء". فالأول العسّ بالليل، كأن فيه بعض الطلب<sup>(4)</sup>، والعاسُّ: الطَّالِب، يُقال عَسّ يعُسُّ إِذا طلب. والذِّب العَسوس: الطَّالِب للصَّيد<sup>(5)</sup>، والعَسعاس: من أسماء الذئب، ويقع على كل سبع إذا تعسعس وطلب الصيد بالليل<sup>(6)</sup>، والعسّ: نفض الليل عن أهل الرببة، يقال: عس يعسّ عسّا، وبه سمي العسس الذي يطوف للسلطان بالليل، والعساس والعسيس: الذئب الكثير الحركة، وذلك أنه يعسّ بالليل<sup>(7)</sup>. ويقال: عسعس الليل، إذا أقبل، وعسعست السحابة، إذا دنت من الأرض ليلاً، ولا يقال ذلك إلا ليلاً في ظلمة (8)، ويقال للقنافذ: العساعس؛ لكثرة ترددها بالليل<sup>(9)</sup>، وإنّه لعسوس من الرّجال إِذا قلَّ خَيره (10)، وأما الأصل الآخر فيقال إن العسّ خفة في الطعام، يقال: عسست أصحابي، إذا أطعمتهم طعاما خفيفا، والعسوس من الإبل: التي ترأم ولدها وتدر عليه ما نأى عنها الناس، فإن دني منها أو مسّت جذبت درها (11)، قال الفراء: اجتمع المفسرون: على أن معنى (عَسْعَسَ): أدبر، وكان بعض أصحابنا يزعم أن عسعس: دنا من أوله وأظلم (12)، ومن المولى، وقولهم عسعس بمعنى أدبر بقوله: " وأما قولهم: عسعس الليل، إذا أدبر، فخارج عن هذين الأصلين، والمعنى في ذلك أنه مقلوب من سعسع، إذا مضى، وهو من باب سعّ "(13).

ورد هذا الجذر في القرآن الكريم مرة واحدة في قوله تعالى: وَاللَّيْلِ إِذَا عَسْعَسَ [التكوير: ١٧]، أغلب التفاسير تذكر المعنيين (أقبل وأدبر)، وكأن الكلمة تحتمل كلاهما، مع ترجيح الثاني، قال ابن عطية (14): وعسعس الليل: إذا كان غير مستحكم الإظلام، وقال الحسن بن أبي الحسن: ذلك في وقت إقباله وبه وقع القسم، وقال زبد بن أسلم وابن عباس ومجاهد وقتادة: ذلك عند إدباره وبه وقع القسم،

<sup>(1)</sup> المواضع الثلاثة هي: غافر: 71، والحاقة: 32، والإنسان: 4، ينظر: المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم: 435.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> التحرير والتنوير: 202/24

<sup>(3)</sup> نظم الدرر في تناسب الآيات والسور: 114/17.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> مقاييس اللغة: 42/4.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> ينظر: تهذيب اللغة: 64/1.

<sup>&</sup>lt;sup>(6)</sup> العين: 74/1، والصحاح: 949/3.

<sup>(7)</sup> ينظر: تهذيب اللغة: 63/1، والصحاح: 949/3، ومقاييس اللغة: 43/4.

<sup>(8)</sup> ينظر: العين: 74/1، وتهذيب اللغة: 62/1، ومقاييس اللغة: 43/4.

<sup>&</sup>lt;sup>(9)</sup> الصحاح: 949/3

<sup>(10)</sup> ينظر: تهذيب اللغة: 62/1.

<sup>(11)</sup> ينظر: تهذيب اللغة: 62/1، ومقاييس اللغة: 44/4.

<sup>(12)</sup> معانى القرآن: 242/3

<sup>(13)</sup> مقاييس اللغة: 43/4

<sup>(14)</sup> المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزبز: 444/5



ويرجح هذا قوله بعد: والصبح إذا تنفس، فكأنهما حالان متصلتان، فعسعس الليل، أي قفل راجعا، وذهب ظلامه الذي كان مخيما على الكون، ومنه العسس، وهم حراس الليل من الجنود، يعسّون في الطرقات أي يتحركون تحت جنح الظلام، ليروا ماذا يجرى من أحداث يحدثها أهل الشرّ تحت هذا الستار من الظلام، فالليل متحرك، وليس ثابتا، إنه يجرى إلى كناسه، كما تجرى الكواكب إلى كناسها<sup>(1)</sup>.

#### دمدم

قال ابن فارس: "الدال والميم أصل واحد يدل على غشيان الشيء من ناحية أن يطلى به "(2)، ودممت الثوب، إذا طليته أي صبغ، وكل شيء طلي على شيء فهو دِمام(3)، وقدر دميم: مطلية بالطحال(4)، ورجل دميم الوجه: كأن وجهه قد طلي بسواد أو قبح(5)، وأما الديمومة، وهي المفازة لا ماء بها؛ لأنها كأنها في استوائها قد دمت، أي سويت تسوية، كالشيء الذي يطلى بالشيء(6)، والمدموم: الممتلئ شحماً من البعير وغيره(7)، والدمدمة: الإهلاك، ودمدم الله عليهم: أهلكهم وأطبق عليهم العذاب(8).

ورد هذا الجذر مرة واحدة في القرآن الكريم، قال تعالى: فَكَذَّبُوهُ فَعَقَرُوهَا فَدَمْدَمَ عَلَيْمٍ مْ رَبُّهُم بِذَنبِهِمْ فَسَوَّاهَا [الشمس:١٤]، وقوله: (فدمدم عليهم): أنزل عليهم ربهم عقوبة بذنبهم، والدمدمة، المبالغة في العقوبة والنكال<sup>(9)</sup>، وقال الثعلبي: " إهلاك باستئصال"<sup>(10)</sup>، وقال ابن الجوزي: أطبق عليهم العذاب، يقال: دمدمت على الشيء: إذا أطبقت فكرَّرت الإطباق<sup>(11)</sup>، وقال البقاعي: ودل بأداة الاستعلاء على شدته وإحاطته فقال: {عليهم}<sup>(12)</sup>، وهذه المفردة توحي بتوالي العقوبة ونزولها عليهم قطعاً متتابعات، حتى إهلاكهم، وكأن نهايتهم كانت دامية بتكرار المقطع (دم)، ولذلك أردف العبارة بقوله تعالى: فسواها أي: سوّى بهم الأرض، فلم يبق منهم ناج.

#### نتائج البحث

• إن الثلاثي المضعّف والرباعي المضاعف لا يشتركان في المعنى نفسه اشتراكاً تاماً، وإن التقيا في جزئية معينة، هذا ما ذكره ابن جني، من خلال الاعتماد على ما تقرّه البنية الصرفية، بقوله: "وإنما حثحث أصل رباعي، وحثث أصل ثلاثي، وليس واحد منهما من لفظ صاحبه "، فالمضعّف الثلاثي في الغالب يدلّ على التكثير والمبالغة، والمضاعف الرباعي يدلّ على تتابع المعنى وتكراره، وهذا ما ذكره الأزهري في (كبكبوا)، فقد قال: "وحقيقة ذلك في اللغة تكرير الانكباب، كأنه إذا ألقي ينكب مرة بعد مرة حتى يستقر فيها "، وكأن الحدث يتكرر وبتوالى ليحقق مراده، بخلاف الجوهري إذ ذكر أن أصل صرر من الصر، فأبدلوا مكان الراء

<sup>(1)</sup> التفسير القرآني للقرآن: 1473/16

<sup>(2)</sup> مقاييس اللغة: 260/2.

<sup>(3)</sup> مقاييس اللغة: 260/2، وبنظر: الصحاح: 1921/5

<sup>(4)</sup> تهذيب اللغة: 58/14، ومقاييس اللغة: 261/2، وبنظر: الصحاح: 1921/5

<sup>(5)</sup> مقاييس اللغة: 261/2.

<sup>(6)</sup> مقاييس اللغة: 261/2، وينظر: الصحاح: 1922/5

<sup>(7)</sup> العين: 15/8، والصحاح: 1921/5

<sup>(8)</sup> العين: 15/8، وتهذيب اللغة: 57/14، والصحاح: 1922/5، ومقاييس اللغة: 261/2.

<sup>(9)</sup> ينظر: بحر العلوم: 586/3

<sup>(10)</sup> الكشف والبيان عن تفسير القرآن: 215/10

<sup>&</sup>lt;sup>(11)</sup> زاد المسير في علم التفسير: 451/4.

<sup>(12)</sup> نظم الدرر في تناسب الآيات والسور: 82/22.



الوسطى فاء الفعل، كقولهم: كبكبوا، وأصله كببوا، والصحيح أن الكلام ليس بهذا الإطلاق لدى الفريقين، فما ورد منه الثلاثي بالمعنى نفسه، جاء المضاعف منه زيادة في المعنى وتكريراً لما ورد ويكون وزنه (فعفل)، وما لم يأت منه الثلاثي ألبتة، فهو الأصل في المضاعف الرباعي ووزنه (فعلل) كما في لؤلؤ.

- صورة هذه الجذور اللغوية من الثنائي المكرر، وهذا ما ذكره الخليل وابن دريد، وسمّاه ابن فارس بالمطابق، إذا جعلتهما على حذو واحد، فالحكايات الرباعيات لا تخلو من أن تكون مؤلّفة أو مضاعفة، والمضاعف من الحكايات ما كان حرفًا عجزه مثل حَرْفي صدره وذلك بناء يستحسنه العرب، وينسب إلى الثنائي لأنه يضاعفه، ألا تَرى الحكاية أنّ الحاكي يحكي صَلصلة اللجام فيقول: صَلَّ اللَّجَام، وإن شاء قال: صَلَّ، يُخّفّف مرّة اكتفاء بها، وإنْ شاء أعادها مرتين أو أكثر من ذلك فيقول: صل، صَل، صَل، صَل، يتكلّف من ذلك ما بدا له.
- إن تكرار المقطع الصوتي نفسه في هذه الجذور مرتين أو أكثر يؤدي إلى معنى القوّة والزيادة والمبالغة، وهذه علّة تسمية معظم القدماء لها بالمضاعف؛ لأن التضعيف يمهّد لهذه المبالغة المتحصلة من ضم الثنائي إلى مثله، واللفظ إذا كان على وزن من الأوزان ثم نقل إلى وزن آخر أعلى منه، فلا بدّ أن يتضمن من المعنى أكثر مما تضمّنه أولاً.
- المفسرون لغويون، يراعون المعنى اللغوي إلى جانب المعنى القرآني، غير أنهم لا يقدمونه وحده بمعزل عن المعاني الأخر التي ترد للمادة المعروضة في استقراء كلام العرب، ومن هنا صحّ منهج البحث في القرآن الكريم بالبدء بالمعنى اللغوي للمادّة خارج السياق القرآني، ثم البحث في معناها القرآني وقد عادت إليه، والمقارنة بين المفهومين واستخلاص الدلالات.

#### قائمة المصادر والمراجع:

#### • الكتب المطبوعة

- أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن: محمد الأمين بن محمد المختار بن عبد القادر الجكني الشنقيطي (ت 1393هـ)، دار الفكر للطباعة و النشر، بيروت لبنان، 1415هـ 1995م.
- تاج العروس من جواهر القاموس: محمّد بن محمّد بن عبد الرزّاق الحسيني، أبو الفيض، الملقّب بمرتضى الزّبيدي (ت 1205هـ)، تحقيق: مجموعة من المحققين، دار الهداية، (د.ت).
- التحرير والتنوير «تحرير المعنى السديد وتنوير العقل الجديد من تفسير الكتاب المجيد»: محمد الطاهر بن محمد الطاهر بن عاشور التونسي (ت 1393هـ)، الدار التونسية للنشر تونس، 1984هـ
  - التفسير القرآني للقرآن: عبد الكريم يونس الخطيب (ت بعد 1390هـ)، دار الفكر العربي القاهرة، (د.ت).
    - التكرير بين المثير والتأثير: د. عز الدين علي السيد، عالم الكتب، ط/2، 1407هـ 1986م.
- تهذيب اللغة: أبو منصور محمد بن أحمد بن الأزهري الهروي (ت370هـ)، تحقيق: محمد عوض مرعب، دار إحياء التراث العربي بيروت، ط/1، 2001م.
- الجامع لأحكام القرآن: أبو عبد الله محمد بن أحمد بن أبي بكر بن فرح الأنصاري الخزرجي القرطبي (ت 671هـ)، تحقيق: أحمد البردوني وإبراهيم أطفيش، دار الكتب المصرية القاهرة، ط/2، 1964م.
- جمهرة اللغة: أبو بكر محمد بن الحسن بن دريد الأزدي (ت 321هـ)، تحقيق: رمزي منير بعلبكي، دار العلم للملايين بيروت، ط/1، 1987م.
- الجواهر الحسان في تفسير القرآن: أبو زيد عبد الرحمن بن محمد الثعالبي (ت 875هـ)، تحقيق: محمد على معوض وعادل أحمد عبد الموجود، دار إحياء التراث العربي بيروت، ط/1، 1418هـ
  - الدر المنثور: عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي (ت 911هـ)، دار الفكر − بيروت، (د.ت).



- ديوان الأعشى الكبير: ميمون بن قيس، شرح وتحقيق: د. محمد حسين، مكتبة الآداب − المطبعة النموذجية، (د.ت).
  - ديوان البحتري: عنى بتحقيقه وشرحه والتعليق عليه: حسن كامل الصيرفي، دار المعارف − القاهرة، ط/3، (د.ت).
    - ديوان الحطيئة: اعتنى به وشرحه: حمدو طمّاس، دار المعرفة بيروت، ط/2، 2005م.
- زاد المسير في علم التفسير: جمال الدين عبد الرحمن بن علي بن محمد الجوزي (ت 597هـ)، تحقيق: عبد الرزاق المهدي، دار الكتاب العربي − بيروت، ط/1، 1422هـ
  - سر صناعة الإعراب: أبو الفتح عثمان بن جني الموصلي (ت 392هـ)، دار الكتب العلمية بيروت -لبنان، ط/1، 1421هـ 2000م.
- العين: أبو عبد الرحمن الخليل بن أحمد بن عمرو بن تميم الفراهيدي البصري (ت 170هـ)، تحقيق: د مهدي المخزومي، د إبراهيم السامرائي، دار ومكتبة الهلال، (د.ت).
- غريب الحديث: أبو عُبيد القاسم بن سلاّم بن عبد الله الهروي البغدادي (ت 224هـ)، تحقيق: د. محمد عبد المعيد خان، مطبعة دائرة المعارف العثمانية حيدر آباد- الدكن، ط/1، 1384هـ 1964م.
  - الفعل زمانه وأبنيته: د. إبراهيم محمد السامرائي (ت 1425هـ)، بيروت لبنان، 1980م.
    - فقه اللغة وخصائص العربية: د. محمد المبارك، دار الفكر، ط/1، 1968م.
  - في ظلال القرآن: سيد قطب إبراهيم حسين الشاربي (ت 1385هـ)، دار الشروق، بيروت − القاهرة، ط/17، 1412 هـ
    - القراءات القرآنية في ضوء علم اللغة الحديث: عبد الصبور شاهين، مكتبة الخانجي مصر، د.ت.
  - الكتاب: عمرو بن عثمان بن قنبر الحارثي بالولاء، أبو بشر، الملقب سيبويه (ت 180هـ)، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، مكتبة الخانجي القاهرة، ط/3، 1408هـ 1988م.
- الكشف والبيان عن تفسير القرآن: أبو إسحاق أحمد بن محمد بن إبراهيم الثعلبي (ت 427هـ)، تحقيق: أبو محمد بن عاشور، مراجعة وتدقيق: الأستاذ نظير الساعدي، دار إحياء التراث العربي، بيروت لبنان، ط/1، 1422هـ 2002م.
  - لسان العرب: محمد بن مكرم بن علي أبو الفضل، جمال الدين ابن منظور الأنصاري (ت 711هـ)، دار صادر − بيروت، ط/3،
     414هـ
- المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز: أبو محمد عبد الحق بن غالب بن عبد الرحمن بن تمام بن عطية الأندلسي المحاربي (ت 542 هـ)، تحقيق: عبد السلام عبد الشافي محمد، دار الكتب العلمية بيروت، ط/1، 1422 هـ
- معالم التنزيل في تفسير القرآن: أبو محمد الحسين بن مسعود بن محمد بن الفراء البغوي (ت 510هـ)، تحقيق: عبد الرزاق المهدي، دار إحياء التراث العربي بيروت، ط/1، 1420هـ
- معاني القرآن: أبو زكريا يحيى بن زياد بن عبد الله بن منظور الديلمي الفراء (ت 207هـ)، تحقيق: أحمد يوسف النجاتي ومحمد على النجار وعبد الفتاح إسماعيل الشلبي، دار المصربة للتأليف والترجمة مصر، ط/1، (د.ت).
  - المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم: محمد فؤاد عبد الباقي، محمد فؤاد عبد الباقي، دار الحديث القاهرة، 1422 هـ 2001م.
- المفردات في غريب القرآن: لأبي القاسم الحسين بن محمد المعروف بالراغب الأصفهاني(ت 502هـ)، تحقيق: محمد سيد كيلاني، دار المعرفة – بيروت، (د.ت)
- مقاييس اللغة: أبو الحسين أحمد بن فارس بن زكريا القزويني الرازي (ت395هـ)، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، دار الفكر، 1399هـ - 1979م.
- نظم الدرر في تناسب الآيات والسور: إبراهيم بن عمر بن حسن الرباط بن علي بن أبي بكر البقاعي (ت 885هـ)، دار الكتاب الإسلامي - القاهرة، (د.ت).

#### Sept 231 - 5-90 Sept 2

### مجلة جيل الدراسات الأدبية والفكرية العام السابع العدد 64 أكتوبر 2020

- النكت والعيون: أبو الحسن علي بن محمد بن حبيب البغدادي، الشهير بالماوردي (ت 450هـ)، تحقيق: السيد ابن عبد المقصود بن عبد الرحيم، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، (د.ت).
- النهاية في غريب الحديث والأثر: ابن الأثير مجد الدين أبو السعادات المبارك بن محمد بن محمد بن محمد ابن عبد الكريم الشيباني الجزرى (ت 606هـ)، تحقيق: طاهر أحمد الزاوى محمود محمد الطناحى، المكتبة العلمية بيروت، 1399هـ 1979م.

#### • البحوث والرسائل

- الأفعال الرباعية، الأصل والتكوين بين الثلاثي والرباعي: نور الدين الشملالي، مجلة ترجمان، مجلد 19، عدد 2، رقم الصفحات في المجلة 77- 121، أكتوبر 2010م.
  - بلاغة التكرار في القرآن: د. عبد القادر بن فطة، مجلة عود الند، العدد 96، رقم الصفحات في المجلة 96 − 107، حزيران 2014م.





### أجناس الكلام الأولية والثانوية عند باختين

### Bakhtin's Primary and secondary speech genres عبد الحق قاسمي/ مركز البحث العلمي والتقني لتطوير اللغة العربية / الجز ائر Abd El Hak Gasmi / CRSTDLA / Algeria

#### ملخص:

يتناول هذا البحث نظرية الأجناس الكلامية عند باختين، والذي فتح المجال أمام الدراسات التي تتناول تصنيف النصوص والكلام العام، وهذا ما يعطي أهمية هذه النظرية، فما من توجه في تصنيف النصوص والخطابات بعده إلا واستفاد مما قدمه باختين، وقد انطلق البحث من تحديد منهجية باختين في دراسة اللغة والأدب، ثم تصوره العام في دراسة الرواية من أجل معرفة كيف انعكس هذا على نظريته في أجناس الكلام، ثم تناول بشكل عام تصوره عن أجناس الكلام الأولية والثانوية، وقد خص كل مستوى من مستويات الأجناس الأولية والثانوية، فأشار إلى مشكلة التعرف على الأجناس الأولية، وكيف نتتبع تطور الأجناس الثانوية تاريخيا، من خلال التطور الثقافي واستفادة كل جنس جديد من الجنس الذي قبله. وأخيرا في انتقال وحدة التحليل عند باختين إلى الملفوظ وكيف أثر هذا في منحى التحليل لديه الذي صار يركز على اللغة داخل السياق الذي أنتجت فيه.

الكلمات المفاتيح: أجناس الكلام؛ تصنيف النصوص؛ أجناس أولية؛ أجناس ثانوية

#### **Abstract**

This paper deals with the theory of speech genres elaborated by Bakhtin, which opened the way for studies dealing with the classification of texts and discourses and everyday speech, and this is what gives the importance of this theory. We started by defining Bakhtin's methodology in the study of language and literature, then his general perception in studying the novel in order to know how this was reflected in his theory of speech genres, then we dealt in general with his perception of the primary and secondary genres of speech, and we singled out each level of the primary and secondary genres, pointing to the problem of identifying primary genres And how we trace the development of secondary ones historically, through cultural development and how can each new genres benefit from other genres. Finally, we pointed to Bakhtin's unit of analysis (the utterance), and how this affected his approach to the analysis of discourse and speech genres, by focusing on language within the context in which it was produced.

**Key Words**: speech genres; text classification; primary genres; secondary genres



يرجع إلى باختين (Mikhaïl M. Bakhtine) الفضل في إنشاء نظرية لتصنيف الكلام العام، حيث لا نجد قبله اشتغالا على تصنيف النصوص، سوى ما تعلق بتصنيف الأعمال الأدبية، أو دراسة بنية وخصائص نوع واحد من النصوص (كالمناظرة، أو العوار، أو الإشهار ...)¹. حيث فتحت نظريته في أجناس الكلام الباب أمام مجال خصب تقابلنا فيه اليوم إنتاجات فكرية لا تكاد تحصى، في ميادين علمية ومعرفية كثيرة، فقد ألهمت نظريته الباحثين من شتى التخصصات الإنسانية والاجتماعية إلى الالتفات إلى دراسة أجناس الكلام، إذ إنه ما من بحث منظّر لهذه المسألة إلا وقد اعتمد على اقتراحات باختين. ويمكن الرجوع إلى بعض البحوث التي اعتمدت عليه بشكل مباشر في تصنيف النصوص والخطابات لنرى سعة تأثيره، سواء على مستوى الميادين المعرفية أو التوزيع الجغرافي، فمن الولايات المتحدة نجد كارولين ميلر (C. Miller) في الريطوريقا، وبريغز وباومن (R. T. Todorov) في الأدب، في الأنثر وبولوجيا، وكذا فيركلاوف (N. Fairclough) في تحليل الخطاب النقدي، ومن فرنسا تودوروف (T. Todorov) في الأدب، وآدم (J-P. Bronckart) في اللسانيات النصية وتعليمية اللغة، ومن الدانمارك نينا مولر أندرسون (N. M. Anderson) في اللسانيات، وغيرهم².

في حين أن اللغة العربية تكاد تبقى في معزل عن هذا الموضوع، رغم وجود دراسات كثيرة تتناول باختين ترتبط في غالبها بالأدب خاصة، إلا أن موضوع أجناس الكلام عنده، نكاد لا نجد له أثرا يذكر.

وقبل التطرق إلى نظريته في أجناس الكلام، لا بد من التنبيه إلى أن كثيرا من الأعمال التي تُنسب إلى باختين متنازع في صحة نسبتها إليه، وذلك بعد أن انتشر أن له أعمالا أخرى غير معروفة، من ذلك أنه كتب في سنوات العشرينات والثلاثينات عدة كتب ومقالات بأسماء صديقيه فولوشينوف (Valantin Volochinov) وميدفيداف (Pavel Medvedev)، مما أثار موجة من الافتراضات ترجع إلى كونه المؤلف الأصلي لكتبهما، وأنه نشرها باسم صديقيه خوفا من أن يتعرض لمضايقات الاتحاد السوفياتي، يؤيد هذا ما ذكره بعض من تعرض لترجمة حياة باختين، حيث ذكر كلارك وهولكويست (Clark & Holquist) أن فولوشينوف لم يكن سوى باحث متواضع في الموسيقى، له شعر رديء وليس له اشتغال بالعلم 3، وأن باختين كتب كل ما نسب إليه باسم مستعار حتى لا يتعرض للرقابة السوفياتية، إلا أن هذا الادعاء ليس لها أساس تاريخي، حيث إن فولوشينوف كان أحد زملاء باختين، وعضوا مهما في الحلقة التي أسسها هذا الأخير، وهذا ما حمل برونكار (P. Bronckart) وبوتا (C. Botta) إلى تبني رأي مناقض لهذا، وإيديولوجيا، بما يبعد فرضية أن باختين كان له أي يد في أعمال فولوشينوف وميدفيداف، والاختلافات في الفكر سياسيا وإيديولوجيا، بما يبعد فرضية أن باختين من ذلك كتابه عن دوستويفسكي، حيث ذكرا أن جزءا كبيرا منه كتبه فولوشينوف باللتشكيك في كتب معروفة أنها لباختين من ذلك كتابه عن دوستويفسكي، حيث ذكرا أن جزءا كبيرا منه كتبه فولوشينوف بمساعدة ميدفيداف 4، متهمين بعض تلاميذ باختين بالترويج له وتضخيم أمره. ومع أن الباحثين (برونكار وبوتا) تعرضا لكثير من ألانتقادات العلمية والأسلوبية في كتابهما عن باختين 5، ومن ذلك إنكار ما نشره باختين دون أدلة فعلية، لذا فالمذهب الذي سأتبعه الانتقادات العلمية والأسلوبية في كتابهما عن باختين 5، ومن ذلك إنكار ما نشره باختين دون أدلة فعلية، لذا فالمذهب الذي سأتبعه

 $<sup>^{1}</sup>$  ينظر: عبد الحق قاسمي ، أجناس النصوص (كوكب العلوم, 2020) ص.  $^{9}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر قائمة المراجع آخر هذا البحث لتفاصيل هذه الأعمال، كما أن تودوروف وإن لم يصرح أنه بنى تصوره على باختين إلا أن اعتماده عليه جلي، خاصة وأن له أعمالا أخرى عنه، أما آدم وفيركلاوف وبرونكار فنجد جوانب من تصورهم قد اعتمدوا فيه على باختين كما صرحوا بذلك.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Katerina Clark and Michael Holquist, *Mikhail Bakhtin* (Harvard University Press, 1984), p. 40.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Jean-Paul Bronckart and Cristian Bota, *Bakhtine Démasqué. Histoire d'un Menteur, d'une Escroquerie et d'un Délire Collectif* (Librairie Droz, 2011), p. 585.

<sup>5</sup> ينظر على سبيل المثال:



هنا فيما يخص نسبة أعمال باختين، هو التسليم له لما نشره في حياته، دون نسبة كتب صديقيه له، إلا أنه لا يمكن نكران استفادة باختين من آراء زميليه، لذا لا بد من الاستفادة من هذين الكاتبين الذين تأثر بهما باختين كثيرا في كتاباته المتأخرة خاصة، حيث أعاد النظر في كثير من الأسس التي اعتمدها، ومثريا نظرته بما سمح له أن يطرح نظرياته في الأدب، وكذا استفاد من آرائهما في أجناس الكلام، والتي يمكن لمس تأثره فيها بفولوشينوف وبميدفيداف، كما سأشير إلى شيء من ذلك في ثنايا هذا البحث.

#### المنهج الثقافي

ما أنجزه باختين من أعمال أو الأعمال التي نشرها أعضاء آخرون في «حلقة باختين» تميزت باختيارات منهجية أعطت دافعا جديدا للعلوم الإنسانية، وذلك لمخالفتهم للمناهج التي كانت سائدة في تلك الفترة، وخاصة البنوية والمناهج الشكلية، وهذا ما يدعو إلى التنبيه أولا إلى منهجيته الثقافية، التي عُرف بها هو وكذا المشتغلين معه في حلقته بروسيا.

وقد طرح باختين تصوره في دراسة اللغة والأدب في فترة كانت السيطرة فيها للمناهج الشكلية والبنوية، بعد التأثير الذي أحدثته دروس سوسير وأعمال الشكلانيين الروس، فكان تصوره ذاك بمثابة ردة فعل ضد تلك المناهج، بالنظر إلى اللغة على أنها عملية حوارية، لا يمكن دراستها إلا في إطار التفاعل الذي تحدث فيه، وبإدراج الظروف المحيطة التي أنتجت خلالها، وبإشراك الأطراف المشاركة في العملية التواصلية، فاهتمامه يتمثل في دراسة الكلام باعتباره أداء فرديا بدل اللغة باعتبارها نظاما داخليا، وسمى هذه الدراسة بالعُرُر-لسانية.

والفلسفة التي سعى باختين إلى تطويرها في أعماله الأولى دعاها «فلسفة الحياة»، فهو يرى أن الحياة الإنسانية لها دور قيمي وديني، وكل تحليل للأفعال الإنسانية لا بد أن يُربط بالمسؤولية التي يتحملها الناس لهذه الأفعال أ. ففلسفته تسعى لدراسة الأفعال الإنسانية في علاقتها مع ظروف إنتاجها ومع سياق الذات الواحدة والوحيدة، وليس في معزل عنها.

أما عن طريقة ربط الخصائص اللغوية بالخصائص الاجتماعية التي صدرت فيها، فيمكن أن نستفيد هنا من الخطوات المنتهجية التي القرحها فولوشينوف من خلال برنامجه الذي أشار إليه في كتابه Marxism and the Philosophy of Language المنهجية التي اقترحها فولوشينوف من خلال برنامجه الذي أشار إليه في كتابه وفلسفة اللغة) والذي دعا فيه إلى دراسة اللغة عبر 2:

- 1. أشكال وأنماط التفاعلات الاجتماعية وعلاقتها مع الظروف الملموسة التي تنجز فها؛
- 2. أشكال الملفوظات الخاصة، في الإنجازات الكلامية الخاصة، بصفتها عناصر لها علاقة مباشرة مع التفاعل التي يحدد عناصرها؛
  - 3. أشكال اللغة من خلال تمثيلها (أو تأويلها) اللساني المعتاد.

<sup>1</sup> ينظر:

Jean-Paul Bronckart and Cristian Bota, *Bakhtine Démasqué. Histoire d'un Menteur, d'une Escroquerie et d'un Délire Collectif* (Librairie Droz, 2011), p. 351.

Serge Zenkine, 'Jean-Paul Bronckart, Cristian Bota, Bakhtine démasqué', *Cahiers du monde russe. Russie - Empire russe - Union soviétique et États indépendants*, 52/4, 2011, 845–53.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Valentin Nikolaevich Voloshinov, 'Marxism and the Philosophy of Language', trans. by Ladislav Matejka and I. R. Titunik, 1973, pp. 95–96.



وتتوافق نظرة باختين في اللغة والأدب مع نظرة فولوشينوف، فكلاهما يعتمد على نظرة اجتماعية وتاريخية، بحيث يربان أن المادة المدروسة يجب أن لا تعزل عن سياقها التاريخي والاجتماعي، لأن الجوهر الحقيقي للغة لا يتكون من نظام مجرد من الأشكال اللغوية، ولا من التلفظ المونولوغي المعزول، وكذا لا يتكون من الأداء النفساني-الفيزيولوجي عند الإنتاج الكلامي، وإنما اللغة ظاهرة اجتماعية للتفاعل التلفظي، فهي تتحقق من خلال التفاعلات التي تحدث بين المشاركين في العملية التواصلية في مقام معين، والتفاعل الاجتماعي يشكل بهذا الحقيقة الأساسية للغة. لذا يربط باختين بين تنوع الإنتاجات اللغوية (أي ما يسميه بأجناس الكلام) وتنوع النشاطات الإنسانية، ويرى أن أجناس الكلام منبثقة من تاريخية المجتمع لتكون تاريخ اللغة، ولأجل هذا يربط أجناس الكلام بالمقام الذي صدر فيه. ففي كتابه شعرية دوستويفسكي أين تناول الأسباب التي دفعت دوستويفسكي إلى كتابة رواية بوليفونية، وذلك «بالنظر إلى النصوص الأدبية على أنها ظاهرة اجتماعية»، فبحسب باختين فإن «إن العصر نفسه هو الذي جعل الرواية [البوليفونية] ممكنة» أن

ولفهم ما حمله على إعداد نظرية عن أجناس الكلام، لا بد من التعريج على نظريته حول الجنس الروائي. فقد كان اهتمام باختين الأكبر بالنصوص الأدبية، وبالجنس الروائي خاصة، فيمكننا من خلال تتبع فكره عند دراسته للأدب أن نتفطن إلى أنه سعى إلى صياغة نظرية للأجناس الأدبية بنظرة جديدة على غير ما كان معهودا قبله، بما انعكس على نظريته في أجناس الكلام العام التي جاءت شاملة لها. لذا أسعى في هذا البحث إلى الربط بين نظرته في المستويين؛ الأدبي والكلامي، وسيظهر عندما أتناول الأجناس الثانوية بأن نظريته عن الجنس الروائي تعتبر جزءا من نظرية أجناس الكلام، ففهم أعماله فها سيسمح لنا بالتعرف على الصورة الكلية لنظريته. وبالربط بين النظرتين تسعى هذه الدراسة لأن تتفادى إهمال هذا الجانب من عمله في دراسة أجناس الكلام، لأن كتاباته في الأجناس الأدبية والجنس الروائي بالخصوص كثيرة، على خلاف نظريته في أجناس الكلام التي تناولها في مقال واحد.

### مشكلة دراسة الجنس الروائي

يمكن أن نلمس بسهولة اهتمام باختين بالجنس الروائي بصفة خاصة، وليس أدل من ذلك إلا كثرة البحوث التي أفردها لهذا الموضوع، ك: الخطاب والرواية الذي كتبه بين (1934 و 1935)؛ وأشكال الزمن والكرونوتوب في الرواية، وكتبه بين (1937 و 1938) ومِمًّا قبل تاريخ الخطاب الروائي في (1940)؛ والملحمة والرواية في (1941)<sup>2</sup>، كما أن كتبه التي تعمق فيها بدراسة دستويفسكي ورابليه وما بقي من دراسته لغوتيه وتحليله لأعمالهم الروائية؛ كل هذا يدخل في هذا الموضوع أيضا. تُظهر كثرة هذه الأعمال إذًا مكانة الجنس الروائي في فكر باختين، وكان هذا الاهتمام الظاهر به هو ما فتح له الباب للبحث عن إيجاد تصنيف عام للكلام، إذ كانت الإشكالات التي شغلته عند تناوله لجنس الرواية وسيلة ليدرس أجناس النصوص العامة غير الأدبية.

الإشكال الذي سعى باختين لمعالجته أولا هو التعرف على بنية الرواية، وكان منطلقه في ذلك النماذج التي تدرس الأجناس الأدبية الأخرى، وخاصة تلك القريبة من الجنس الروائي شكلا، كالملحمة والأوديسة والسونيته، إذ حاولت تلك النماذج أن تدرس هذه الأجناس بناءً على ترتيبها، ولما كانت الرواية على غرار الفنون السردية الأخرى تتمتع بخاصية تنظيمها على خطية زمنية فكان من المنطقي البحث في ترتيبها الشكلي، وهو ما اشتغلت عليه كثير من النماذج التي درست الجنس الروائي.

<sup>1</sup> ميخائيل باختين، شعرية دوستويفسكي، تر: جميل نصيف التكريتي (الدار البيضاء - بغداد: دار توبقال - دار الشرؤون الثقافية العامة, 1986) ص. 40. وأنبه هنا إلى خطأ حدث في الترجمة، إذ جعل المترجم «الرواية الفلسفية» في موضع «الرواية البوليفونية» في الاستشهاد أعلاه، وهذا ما لا يدعمه السياق، ومخالف للترجمتين الإنغليزية والفرنسية للكتاب.

<sup>°</sup> وهذه المقالات طبعت بالإنغليزية في مجموع عنوانه.«The Dialogic Imagination: chronotope and heteroglossia»



كما تطرق بالنقد إلى النماذج التي درست الرواية قبله، حيث أرجعها إلى خمس مقاربات، فإما أن يدرس الناقد أو المحلل الكلمات المباشرة فقط، أي تلك التي يجدها على سطح النص، كالمجازات والتشبيهات والحقول الدلالية ...الخ؛ أو أن يدرس لغة الروائي دراسة لسانية وصفية بدلا من التحليل الأسلوبي للرواية؛ أو يدرس عناصر تتعلق بالتوجه الأدبي للرواية (الرومانسية، الطبيعية، الانطباعية ...الخ)؛ أو يحلل التعبير الفردي للرواية، بدلا من أن يدرس لغتها (جنسها الخطابي)؛ أو يدرس الرواية على أنها تعبير فردي خاص بالروائي، أنها جنس ريطوريقي، بأن يدرس فها قدرتها الحجاجية. فهذه المقاربات كلها تدرس لغة الرواية على أنها تعبير فردي خاص بالروائي، وهي وإن توسعت في الدراسة فأقصى ما تتوقف عنده هو دراسة مذهب أدبي، بدلا من أن تدرس الرواية كجنس كلامي على رأي باختين.

كما نجده في موضع آخر<sup>1</sup> يلقي باللوم على البحوث التي حاولت دراسة روايات دوستويفسكي باعتمادها على مسلمات الروايات "الأوربية"، كالواقعية والرومانسية، لأن البيئة التي نشأت فها تلك الروايات مختلفة عن بيئة دوستويفسكي، وكذا لا يمكننا أن نبحث عن عنصر الابتكار عنده باعتماد آليات لنصوص سابقة، فحتى أولئك الذين اعترفوا بتفرد دوستويفسكي من حيث استقلالية شخصيات رواياته، لم يتمكنوا من إظهار فرادته وإبداعه لأنهم لم يخرجوا من نماذج النقاد التحليلية قبلهم<sup>2</sup>.

كل هذا يستدعي بناء جهاز تحليلي جديد لدراسة الرواية، وبناء منهجية خاصة تراعي الاختلافات التي تقابلنا في الأجناس الروائية المختلفة، وهو ما سأتناوله في العنصر الآتي.

#### منهجية تحليل الجنس الروائي

ينطلق في مقاله الملحمة والرواية من طرح مفاده أن الفرق بين النوعين يكمن في كون الملحمة جنسا مكتمل الملامح، ولهذا سهل إيجاد أركانه، أما الجنس الروائي فلحداثة ظهوره مقارنة بالملحمة لم تتطور صورته النهائية بعد، لذا ليس له أركان معروفة، مما يصعب دراسته.

ولتقريب فهم هذا الموقف، يمكن تشبيه الأجناس الأدبية بتحديات يتسابق فها الأدباء، هذه التحديات تنشأ من قواعد قبلية يجب على الأديب الالتزام بها، كالشعر الذي على الشاعر أن يتبع فيه القوالب السابقة له وأن لا يتجاوزها، وإبداعه يكون بأن يأتي بالجديد مع الالتزام بأحد قوالبها، وليس المقصود هنا نوع البحر فقط، فالقصيدة الجاهلية (وإن دام هذا البناء بعد العصر الجاهلي) لها بنية معروفة على الشاعر اتباعها، ويمكننا حين تتبع أي قصيدة منها أن نتعرف على عناصرها، وهكذا الأجناس الأدبية بشكل عام. في حين أن الرواية تنطلق من مبدأ الإمتاع، والإخبار بحكاية تشد انتباه القارئ، فليس في الرواية قواعد ظاهرة يجب على الروائي اتباعها، وبحسب باختين فإن سبب هذا يرجع إلى حداثة ظهور الرواية، وأن الرواية في إمكانها أن تكتسب هذه القواعد مع الزمن، وذلك بتتبع تطورها. والذي يرسي هذه القواعد هو النقد، بدراسة الروايات واستخراج إبداعها، وتمييز ما جاء فها من جديد، لذا صارت الروايات الكلاسيكية تقرأ وتُدرَس وتُدرَّس، لأن مهمة الأديب هي اتباع طريقتها، وهكذا تنشأ المدارس الأدبية. فبعد أن درس باختين والنقاد بعده البوليفونيا في أعمال دوستويفسكي، وجدنا جنسا جديدا للرواية؛ الرواية البوليفونية، فمي أن درس باختين والنقاد بعده البوليفونية نلمس فها تعددا في أبعاد شخصياتهم، واستقلالية نسبية لها. وهذا معني أن الروايات التي لا تلتزم بكل عناصر الرواية البوليفونية نلمس فها تعددا في أبعاد شخصياتهم، واستقلالية نسبية لها. وهذا معني أن

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> باختين، ص. .11

<sup>2</sup> ينظر فيما يتعلق بمقاربات دراسة الرواية:

Mikhail Bakhtin, *The Dialogic Imagination: Four Essays*, ed. by Michael Holquist, University of Texas Press Slavic Series, no. 1 (Austin: University of Texas Press, 1981), p. 42.



الرواية لم يكتمل معناها بعد، فمع كل روائي، ومع كل ناقد ينضاف إلها عنصر جديد، وبعض تلك العناصر يثبت فيصير ركنا فها.

كما يذكر باختين سببا آخر لعدم وضوح معالم الرواية، بالمقارنة مع الأجناس الأدبية الأخرى، يكمن في كونها تأخذ من أجناس أخرى، فنجد في الجنس الروائي الحوار والحجاج والوصف وغير ذلك، كما نجد فيها عناصر من الملحمة ومن الخرافة وغيرها، وهذا ما يجعلها أكثر مرونة، فجنسها الخطابي يتجدد من خلال تشكلها في هيتيروغلوسيا أخارج أدبية، وهو ما يسمح لها أن تصير مفتوحة دلاليا 2.

وعند دراسة الملحمة فالتركيز يكون على جانب البنية الشكلية، يقول3:

«ما هو مهم ليس صدق مصادر الملحمة، ولا محتوى أحداثها التاريخية، ولا ما صرح به مؤلفوها .ما هو مهم هو الخاصية الشكلية (الصورية) المشكلة لجنس الملحمة»

فالبنية الشكلية، أو الترتيب الذي يقوم عليه المحتوى، وليس المحتوى نفسه هو المقصد في دراسة الملحمة. أما في الرواية فالأمر بخلاف هذا، إذ دراسة الرواية تكون من أوجه كثيرة، فنجده في دراسته لدستويفسكي درس الرواية البوليفونية كجنس خطابي (فرعي عن جنس الرواية) بصفتها جنسا مستقلا عن الأجناس الأخرى كالبيوغرافيا (السيرة) والنفسانية والاجتماعية ...

وقد فصل في بحث آخر الروايات التي تقوم على تشكل صورة البطل: كرواية الرحلة، التي يكون البطل نقطة متحركة في المكان ولا يكون أصل الاهتمام الفني للروائي؛ ورواية المحنة، والتي فها سلسلة من الامتحانات للبطل، ويكون البطل مكتملا وما الامتحانات هذه إلا للتأكد منها فقط، فالأحداث لا تغيره، وفي هذا الثبات للبطل يكمن الهدف.4

يعني هذا أنه ليس هناك نموذج جامع لدراسة الرواية، يقول:

«الرواية، في نهاية المطاف، ليس لها أي ركن خاص بها، فطبيعتها الخالصة أنه لا ركن لها» 5

يرى باختين أن البحث عن قالب واحد لتحليل الرواية طريقة غير كاملة وخاطئة، ويرى أن الرواية أكثر تعقيد كشكل أدبي وتستعمل أجهزة معقدة لتشكلها، ومن هذه الأجهزة ما اشتغل على تطويره في عدة أعمال له، وهي: الكارنفال والهيتيروغلوسيا والبوليفونيا والحواربة والكرونوتوپ.

<sup>1</sup> التغاير اللغوي أوالهيتيروغلوسيا مفهوم يعد توسيعا لمفهوم البوليفونيا له أيضا، والتغاير اللغوي ما يحدث من تعايش بين أصناف متميزة في وضع لساني واحد، والمصطلح الروسي الذي استحدثه باختين هوразноречие ، حيث تعني (разно) مختلِف أو متغاير، و (речи) تعني خطاب. عرضه أول مرة في مقال له عنوانه الخطاب في الرواية ، صدر بالروسية سنة 1924، وترجم إلى الإنجليزية سنة 1981، يشير باختين أن خاصية الرواية تكمن في التعايش والصراع بين خطابات مختلفة : خطاب الشخصيات، خطاب الرواة، وخطاب المؤلف.

<sup>2</sup> في كونها مفتوحة دلاليا ينظر (Bakhtin, The Dialogic Imagination, p. 8.)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Bakhtin, *The Dialogic Imagination*, p. 16.

<sup>4</sup> في بناء الرواية البوليفونية عند دوستويفسكي ينظر الفصل الثالث من شعرية دوستويفسكي، وفي الروايات التي تقوم على تشكل صورة البطل، ينظر:

Mikhail Bakhtin, Speech Genres & Other Late Essays, ed. by Caryl Emerson and Michael Holquist, trans. by Vern W. McGee

(Austin: University of Texas Press, 1986), pp. 11–12.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Bakhtin, *The Dialogic Imagination*, p. 39.



أما الكرنفال (carnaval) فكان هذا المفهوم موضوع كتابه أعمال فرانسوا رابليه والثقافة الشعبية، وهو يرى أن الرواية تشبه الكارنفال من حيث إن الروائي له الحق أن يفعل ما يريده، كالمشاركين في الكارنفال الذين يقومون بأشياء لا يمكنهم فعلها في غيره، وكذلك الروائي فهو يملك الحق في التعبير عن أفكار ومشاعر دون أن يتدخل برأيه، وبسبب هذه الخاصية الكارنفالية للرواية استطاعت الرواية أن توالف بين الپوليفونيا والهيتيروغلوسيا والحوارية فها، فالرواية كارنفال تختلف فها الأفكار والآراء، وتتقاطع فها أساليب حوارية مختلفة ومتغايرة.

أما الهيتيروغلوسيا (Heteroglossia) وتناول هذا المفهوم أول مرة في مقاله عنوانه الخطاب في الرواية، فتحيل إلى التعايش والصراع بين خطابات مختلفة: خطاب الشخصيات، خطاب الرواة، وخطاب المؤلف. كما تحيل إلى اختلاف أشكال اللغة داخل اللغة الواحدة، كلغة جيل الشباب والشيوخ، أوالمجالات الخطابية كلغة الفقهاء ولغة الأكاديميين ..

فإذا استعملنا هذا لتبيين الفروق بين الشخصيات ووجهات نظرهم المختلفة، يجعل الرواية پوليفونية (Polyphony) أو متعددة الأصوات، ويدرس من خلال هذا المفهوم شخصيات الرواية من حيث استقلالها بقراراتها وبأفكارها عن مؤلف الرواية.

وهذا يحملنا إلى الجانب الحواري (Dialogic) للرواية، وهو يحيل إلى خاصية معقدة نجدها في الرواية التي يقوم بالسرد فيها ضمير المتكلم، هنا يتخيل الراوي قارئا خياليا يتحاور مع كاتب خيالي، بحيث يمكن تقسيم النص إلى جانب مقروء يؤديه الراوي، وجانب مضمر يؤديه القارئ، ويكون على شكل أسئلة تفاعلية، وهذا الذي تفطن إليه باختين نجده في النص وحتى وإن بدا أحاديا مونولوغيا.

أما الكرونوتوب أو الزمكان (Chronotope) (في معناه الصرف: زمان ومكان) فيتناول فيه الطريقة التي يعبر بها الروائي عن الزمن داخل المكان، وذلك بشكل فني في الأدب، وقد طور باختين هذا المفهوم في مقاله أشكال الزمن وكرونوب الرواية، وتناول فيه أجناسا أدبية تناولت الزمن بشكل مختلف، وهو ما يسمح بمعرفة خصائص كل جنس باعتبار تناوله للزمن، وكيف تظهر فيه روايته.

وهذا الالتفات إلى المحتوى، محتوى الرواية، بدل ترتيب بنائها، والتركيز على الميزة المسيطرة فيها، نجد له أثره في تصنيف أجناس الكلام.

#### أجناس الكلام

طور باختين نظريته عن تصنيف أجناس الكلام في مقاله المشهور مشكلة أجناس الكلام (بالإنغليزية: The Problem of طور باختين نظريته عن تصنيف أجناس الكلام (بالإنغليزية: Speech Genres) الذي كتبه بين 1952 و1953، وفيه وضع حجر الأساس في موضوع تصنيف النصوص، إذ لم تبق بعده نظريات الأجناس متوقفة على النصوص الأدبية دون غيرها.

ومقاله هذا مشروع كتاب لم يكتمل، وهو ما يفسر التركيز العميق فيه وتشعبه. وقد ضم في مقاله عنوانين فقط، الأول يتعلق بتحديد إشكاليته وماذا يقصد من أجناس الكلام، أما الثاني فتناول فيه الملفوظ كوحدة التواصل الكلامي، والفرق بينه وبين وحدات اللغة (اللغة هنا بوصفها نظاما) كالكلمات والجمل. وبناء تصوره في مجمله قائم على أن كل جنس من أجناس الكلام في حاجة إلى نوع من الملفوظات، وإن كانت هذه الملفوظات تتشارك في أساسيات واحدة داخل اللغة. والأجناس لا توجد كجزء من الخطابات ولكن كأشكال عرفية يأتي بها المتكلم ليتحمل إنتاج وتأويل الملفوظ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Bakhtin, *Speech Genres & Other Late Essays*, pp. 60–102.



وصدّر مقاله بإظهار الفرق بين تناول سوسير للسانيات ودراسته هو للغة بصفتها حوارا حيًّا يُدرس فيما أسماه (Translinguistics) أو (metalinguistics). ويعود التمييز الأساسي بين الاثنين إلى وحدة التحليل، فإذا كانت اللسانيات السوسيرية تعتمد الجملة كوحدة للتحليل، ففي الدراسات "العَبْر لسانية" (المتجاوزة للسانيات) يكون الملفوظ هو أساس التحليل، بصفته وحدة ملموسة وغير نظرية مفترضة، نجد لها أثرا في الواقع.

ويُظهر في مقاله أهمية المقام، وكيف هو سابق للخطاب، فالمقام يؤثر في تشكيل بناء الخطاب، لأن الكلام في الأصل لا ينتج سوى في مقام جي، وهو ما سمح له برسم حدود عدة مقامات تواصلية يمكن من خلالها تتبع أجناس الكلام، والأجناس عنده شرط ضروري لتحقيق التواصل، من حيث إن الكلام بطبعه يقتضي جنسا معينا. والحوار عن باختين هو الأصل في اللغة، فاللغة كما يتصورها، شيء ملموس وموجود في الواقع، يصدر عن متكلم أمام متلق في وضعية معينة، ولدراسة اللغة لا بد من تفعيل كل هذه العناصر في التحليل، لذا فعند تصنيف أجناس الكلام لا بد من التفطن إلى هذه العناصر، يقول في هذا!:

«تنجز اللغة في شكل ملفوظات فردية ملموسة (شفوية ومكتوبة) من قبل المشاركين في مختلف مجالات النشاط البشري. تعكس هذه الألفاظ الشروط والأهداف المحددة لكل مجال، ليس فقط من خلال محتواها (الموضوعاتي) والأسلوب اللغوي ، أي اختيار الموارد المعجمية والجملية والنحوية للغة ، ولكن قبل كل شيء من خلال بنائها تركيبي».

وهذا التحول إلى وحدة للخطاب غير الجملة، وكذا النظر إلى اللغة بكونها ملفوظات فردية وملموسة؛ نجد له أثرا في الدراسات النصية التي تشتغل على النص والخطاب، وهنا يُلمس التأثير الكبير الذي قامت به مقترحات باختين، فهذا التحول وجه الدراسات النصية والخطابية إلى دراسة الوثائق والملفوظات الأصلية، وتجنب الأمثلة المجردة المصنوعة على طريقة النحاة.

كما أنه أرسى أساسا في تصنيف النصوص باعتماده على معيار مقام التواصل، وكذا حين اعتبر مجالات النشاط الإنساني مؤثرا على تنظيم ملفوظات الكلام، ويعني بمجالات النشاط الإنساني الغرض (أو الهدف) من الكلام، وظروف الإنتاج (أي وضعية التلفظ)، وهذا التأثير ينعكس على المحتوى والأسلوب، وعلى المفردات والتراكيب وبناء النص. ولأجل هذا لا يمكن حدّ أجناس الكلام بعدد، لأن وضعيات النشاطات الإنسانية لا حدّ لها، فكل مجال تواصلي يحمل خزّانا من الأجناس التي تتطور وتصير أكثر تعقيدا من ثقافة إلى أخرى.

وكما استفاد باختين من فولوشينوف في كتابه الماركسية، فقد استفاد أيضا من ميدفيداف، الذي خصص فصلا كاملا عن الأجناس في كتابه وكما The formal methode in literary scholarship (المنهج الشكلي في الدراسات الأدبية)، وقد نشر الكتاب أول مرة بالروسية سنة 1928، أي عشرين سنة قبل أن يُصدر باختين مقاله عن الأجناس، ولا شك أن نظرتهما للأجناس تشترك في كثير من الخصائص، بما يدعوا إلى الاعتقاد أن باختين أخذ كثيرا من المفاهيم من ميدفيداف، من ذلك أنهما يتفقان على أن الجنس مرتبط بملفوظ مكتمل، وكذا بأن العمل الفني يتميز بالوحدة الموضوعية، وضرورة التركيز على المتلقي والمقام ويشير ميدفيداف إلى أهمية دراسة الأجناس بقوله:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Idem, p. 60.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nina Møller Andersen, 'Genre and Language', in *GENRE AND ... Copenhagen Studies in Genre 2*, ed. by Sune Auken, Palle Schantz Lauridsen, and Anders Juhl Rasmussen (Valby: Forlaget Ekbátana, 2015), pp. 391–421 (p. 400).



«حريٌّ بالشعرية أن تبدأ بالجنس، لا أن تنتهي به. فالجنس هو الشكل النموذجي للعمل كلها، والملفوظات كلها ... الجنس هو المجموع النموذجي للملفوظات الفنية، والمجموع الحيوي، فهو الحل الكامل والنهائي. إن مشكلة الإكمال هي واحدة من أهم مشاكل نظرية الجنس»<sup>1</sup>

#### الأجناس الأولية والأجناس الثانوية

يفرق باختين في مقاله السابق بين الأجناس الأولية والثانوية، بحيث تكون الأجناس الأولية بسيطة (تتكون من جنس واحد)، وغالبا ما تظهر في المحادثة اليومية، ويعرّفها أنها تواصل لغوي بغير واسطة، كالرد المفحم بكلمة أو كلمتين، أو عبارات التحية والوداع والتهاني، أو المحادثات التي بين الأصدقاء، أو التي تكون حول المائدة بين العائلة وما إلى ذلك، أما الأجناس الثانوية فتكون معقدة، من حيث كونها تتركب من أجناس أخرى بسيطة، وهي تتطور في التواصل الثقافي المنتظم، وعادة ما تنجز باستعمال واسطة (الكتابة) فتعزل عن الواقع الفعلي، وهي تقوم على الأجناس الأكثر بساطة (الأولية)، فتعيد إبرازها بشكل مغاير، ومن الأجناس الثانوية: الروايات، الدراما، البحوث العملية بأنواعها وغيرها. ففي مثال الرواية، التي تنتعي إلى الأجناس الثانية، نجدها تتكون من أجناس بسيطة كالحوار².

ومعنى هذا أن الأجناس الأولية تتغير وتكتسب خاصية جديدة عندما تصير في الأجناس المعقدة، لأنها تفقد علاقتها المباشرة مع الواقع ومع التلفظ، لأن الحوار العادي الذي يكون بين صديقين في الواقع يكون مباشرا بغير واسطة، أما إذا استعمل الروائي حوارا مثله في رواية، فهو هنا يصير جزءا من كل، وينتقل من كونه بغير واسطة إلى انتقاله بواسطة (الكتابة)، كما أنه كان في الحالة الأولى كلاما عاديا مما يستعمل يوميا، أما في الثانية فعملا أدبيا فنيا باعتبار انتمائه إلى الكل الذي هو الرواية.

ولا يعني باختين بهذه التسمية أن الأولية مقدَّمة في الأهمية على الثانوية، كما قد تُوهِم تسميتهما، فلا شك أن الثانوية شغلت اهتمامه أكثر عندما حاول دراسة الأجناس الأدبية. وكون الأولى أولية هو من باب أن تعلمنا إياها يقترن مع تعلمنا للغة التي نتكلم بها، ولا يمكن للملفوظ أن يتخلص منها، في حين أن الثانوية فليست حبيسة اللغة، وإنما تتطور بحسب الثقافة، فيمكن أن نجد أجناسا ثانوية جديدة لم تكن من قبل في لغتنا.

لفهم مقصود باختين أكثر لا بد من تسليط الضوء على كل مستوى من الأجناس على الانفراد، والبداية مع الأجناس الأولية، بحكم كونها سابقة في الوجود نظريا، ولكونها مشكِّلة للأجناس الثانوية، فلا يستسيغ فهم تلك إلا بفهم هذه.

### تحديد الأجناس الأولية

لإن لاقت الأجناس الثانوية اهتماما ودراسة من قبل الباحثين فإن الأجناس الأولية عند باختين تبقى مُشكِلة، وعند كثيرين مبهمة، حيث لا نملك إلا بعض الملامح عنها مما أشار إليه في مقاله هذا، لذا سأحاول هنا انطلاقا مما ذكره باختين تحديد المقصود من هذا النوع من الأجناس.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mikhail M. Bakhtin and Pavel N. Medvedev, *The Formal Method in Literary Scholarship, Trans. AJ Wehrle* (Baltimore: John Hopkins University Press, 1978), p. 129.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: مقاله *مشكلة أجناس النصوص*، في تعريف الأجناس الأولية والثانوية (ص. 62)؛ في أمثلة الأجناس الأولية (ص. 79 وص. 81)؛ في أمثلة الأجناس الثانوية (ص. 62). وفي كون الرواية جنسا متعدد الطبقات ينظر مقاله (Epic and the Novel) ص. .8



وأول ما يقابلنا عند محاولة التعرف عليها من خلال ما ذكره باختين، أنها أجناس مكوّنة للأجناس الثانوية، وقد سبق معنا أن الرواية (وهي جنس ثانوي) تتكون من عدد من الأجناس الأولية، بحيث تصير هذه الأخيرة إلى رواية بتآلفها واجتماعها، فيتم امتصاصها من قبل الرواية، وذلك عن طريق عملية تحويل من الجنس الأولى إلى الجنس الثانوي، يقول باختين:

«أثناء عملية تكوينها، فإنها تستوعب وتهضمون أجناسا أولية (بسيطة) مختلفة اتخذت شكلها في اتصالات الكلام غير الوسيطة. هذه الأجناس المعقدة. فتفقد علاقتها المباشرة بالواقع الفعلى والملفوظات الحقيقية للآخرين». أ

فهذه أول خاصية للأجناس الأولية التي تسمح لنا بتتبعها، فهي مكونة لغيرها، ولا تتكون من أجناس أخرى، فيمكن مثلا أن ننظر في الأجناس التي تعتمد عليها الرواية لنحكم عليها أنها أولية.

ومما ذكره باختين مما يسمح بتحديد الأجناس الأولية كذلك «المجال»، حيث يصرح بارتباط الملفوظ بالمجال بقوله:

«كل مجال تستخدم فيه اللغة تطور أنواعها المستقرة نسبيًا من هذه العبارات. هذه قد نسميها أجناس الكلام» 2

ويعني به ما يتعلق بالمقام التلفظي والمقام التواصلي، أي ما يتعلق بالظروف الخارجية المباشرة التي أنتج فيها الخطاب وما يتعلق بالشروط التي تحقق عملية التواصل، كما يتعلق بالميدان المعرفي الذي يستعمل فيه النص، ويمكن التعرف عليه من خلال التشاكلات الدلالية والمصطلحات التي ترد فيه. فمن خلال تخصيص مجال اجتماعي معين، يتمكن المتلفظ من تخصيص المعلومات وإيصال الأفكار التي تناسب مقصده، وهو مما يتعلق بالجانب التاريخي وبالتجربة الحياتية المشتركة للمجموعة المتكلمة، كما يعد وسيلة للفهم وبناء المعنى.

ومما ميز به باختين الأولية هو التنغيم، فقد تكون النبرة محترمة أو باردة وتتميز بالدفء أو نبرة فرح وهكذا، وهذا ما يسمح بالتعبير عن تفرد الملفوظ، يقول:

«عادة ما يكون الكلام محدودًا هنا إلى اختيار جنس معين. والفروق الدقيقة الطفيفة في التنغيم التعبيري هي ما يمكن أن يعبر عن فردية المتكلم (حيث يمكن للمرء أن يأخذ تنغيما جافيا أو أكثر احتراما، أو تنغيما باردا أو أكثر دفئا؛ كما يمكنه أن يقدم تنغيما يدل على الفرح وما إلى ذلك)»3

تحديد آخر للأجناس الأولية، يتعلق بعلاقتها مع نظرية أفعال الكلام، حيث ترى أندرسون ( Nina Møller Andersen) أن أجناس الكلام وأفعال الكلام هي الشيء نفسه 4، فهي ترى أن الملفوظ المعزول يعد فعلا كلاميا، في حين أن العمل الأدبي يعد جنسا كلاميا. وتُعلِّق على التحول الذي يتكلم عنه باختين الذي يحدث من الأجناس الأولية إلى الثانوية، بأن هناك إجرائين للتحويل:

• فالفعل التحويلي الأول: يتمثل في تحول تعبير من لغة عادية، يكون على شكل فعل كلامي، (تُعطي مثالا على ذلك: «ما أعظمكِ من زوجة!»)، إلى جنس كلامي (كقصيدة غزلية). هذا النوع من التحويل مبني على الفعل الإنجازي للمتلفظ، فذلك الملفوظ يصير له جنس كلامي باعتبار انتمائه إلى النص الذي ورد فيه؛

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bakhtin, Speech Genres & Other Late Essays, p. 82.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Idem, p. 60.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Bakhtin, Speech Genres & Other Late Essays, p. 79.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Andersen, p. 391.



• أما الفعل التحويلي الآخر: فهو تحول الملفوظ أو الفعل التواصلي إلى عمل أدبي، كأمر في شكل حجاج، أو تهاني في شكل رسالة، وفي مثل هذا التحويل تفقد الأجناس الكلامية الأولية علاقتها المباشرة مع الواقع، كأن تتنتقل من كونها حقيقة إلى أدب لها واقع مختلف.

والأفعال الكلامية عند أوستين (John Langshaw Austin) وسورل (John Searl) ترجع إلى ثلاثة أفعال: إنشائي وإنجازي وتأثيري، وهذا التقسيم هو ما يميز هذه النظرية، إلا أننا لا نجد هذا التمييز عند باختين، إلا إذا أولنا كلامه كما فعلت أندرسون<sup>1</sup>، على فرق يتعلق بالفعل التأثيري، الذي يجعله أوستين داخليا في الملفوظ، ويربطه باخيتن برد فعل المتلقي (خارجيا). كما أن سورل أفعال الكلام ترجع إلى خمسة أنواع كلية<sup>2</sup>، إلا أن باختين لم يسم أجناسه، ولم يجعل لها مسميات، بل مثّل على محتواها التأثيري الذي يتحدث عنه.

كما أن هناك إشكالا آخر في طرح أندرسون، إذ إنها تفترض أن الملفوظ إذا ما عُزل عن الكل يعتبر أوليا أما إذا نظرنا إليه في إطاره الكلي فيمكن أن نتعرف على جنسه الثانوي. وهذه النظرة تخالف توجه باختين، لأنه يرى أنه لا يمكن دراسة الملفوظ أو النص أو أي وحدة لغوية خارجا عن سياقها اللغوي الكلي والمقامي، فلا يمكننا أن ننظر إلى الملفوظ بصفته وحدة معزولة في مرحلة أولى ثم وحدة داخل الكل في مرحلة ثانية. فمذهب باختين أنه هناك استعمالات لملفوظات صورتها تأتي أجناسا أولية، وقد مثل لذلك برالرد المفحم بكلمة أو كلمتين، أو عبارات التحية والوداع والتهاني ..الخ) كما سبق، ويمكن تتبع المحادثات اليومية لنجد أن أكثرها يندرج تحت تصنيفه للأجناس الأولية. كما يجعل ضابط الأجناس الثانوية أنها تتكون من أجناس أولية. وما أوقع أندرسون في الخلط هو إقحامها لنظرية أفعال الكلام، فصار تحليلها للأجناس الأولية والثانوية تحليلا للأفعال الكلامية. كما أنها لم تفرق بين التحليل التنازلي والتصاعدي، فالحوار في الرواية لا يعد جنسا أوليا وإنما ننظر إلى الرواية على أنها وحدة، وأنها جنس ثانوي.

ويضاف إلى هذا، أن فهم أندرسون للتمييز بين الأجناس الأولية والثانوية، أن الأولية حسبها يوصف بها الملفوظ، في حين أن الثانوية فهي التحول الذي نجده لها حين تصير في الخطاب، مع أن باختين يتناول عند تمييزه لهذين المستويين الخطاب والملفوظ كليهما<sup>3</sup>، فقد ترجع سلسلة من الملفوظات أو دور كلامي في حوار إلى أحد المستويين، ويدل على ذلك أيضا ارتباط الملفوظ بالجنس الكلامي، حيث يؤكد على أن كل ملفوظ لا يخلو أن يرجع إلى جنس كلامي معين، فالجنس الكلامي مكون فطري في الملفوظات وليس عنصرا يمكن عزله عنها.

وهل الملفوظ ينتمي بالضرورة إلى الجنس الأولي ولا يصير ثانوبا إلا باجتماعه مع غيره؟ فليس الأمر كذلك، فتحليل الجنس الكلامي يكون من نظرة كلية، فإذا كانت سلسلة الملفوظات التي تشكل خطابا ما بسيطة، ونجد هذا في الخطابات التي تتناول غرضا واحدا، كنص تهنئة مثلا؛ فيسمى هذا الجنس أوليا. كما قد يضم سلسلة ملفوظات قصيرة جنسا ثانوبا إذا كان مركبا من غرضين مثلا، كأن يحوى التهنئة والرجاء أو الدعاء مثلا.

لا شك أن نظرية باختين في الأجناس غير مكتملة، خاصة في شقها الأول الذي لم يشتغل عليه سوى في مقاله هذا، إلا أن الملامح التي قدمها للأجناس الثانوية تبدو أكثر وضوحا، وهو ما سنراه في العنصر التالي.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Andersen, p. 405.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> John R. Searle, Expression and Meaning: Studies in the Theory of Speech Acts (Cambridge University Press, 1985).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Bakhtin, Speech Genres & Other Late Essays, p. 62.



#### تطوربة الأجناس الثانوبة

يرى باختين أن الأجناس الثانوبة في إطار تطورها تشرَّبت من أجناس أولى (أبسط)، ولفهم هذا نعود إلى مقاله .Bildungsroman (رواية التعليم)¹، الذي درس فيه أعمال غوتيه على نفس شاكلة ما درس به أعمال دوستوبفسكي ورابليه بكتابين مستقلين، ومع أنه لم يصلنا من كتابه هذا إلا جزء منه إلا أنه لا يقل أهمية عنهما. وبحاول فيه أن يدرس أجناس الروايات دراسة أشبه ما تكون بدراسة تطوربة (بالمعنى الداروبني للكلمة)، فهو يتناول الأجناس كما كانت عليه في فترة زمنية ظهرت فيها كفترة الإغربق والفترة الباروكية أين كانت صورتها بسيطة، ومعالمها واضحة، ثم كيف تظهر هذه الخصائص التي شكلتها في روايات حديثة، مما استدعاه أن يصنفها تحتها، وهذا ما جعله يصنف تحت الجنس الروائي للمحنة : كتابات بالزاك وزولا وستوندال وحتى دوستيفسكي، يقول:

«من أجل فهم رواية القرن 19 وخاصة الرواية الواقعية (ستوندال وبالزاك وفلوبار وديكنز وثاكري) يجب تقييم كل هذه المبادئ التي تشكل البطل، والتي تشارك بدرجة كبيرة أو قليلة في بناء هذا النوع من الروايات.»2

وبمكن عرض نموذجين لتطور الأجناس الثانوبة، وكيف عالجهما، في الراوبة، وعلى النحو التالي:

نموذج1: في مقاله رواية التعليم وجه اهتمامه الأساس إلى الزمان والمكان وصورة الشخص في الرواية، ومعياره استيعاب الزمن التاريخي الحقيقي، وقد رد فيه كثيرا من عناصر تطور الزمن في الرواية عند غوتيه إلى ثقافة عصر التنوبر، هذه الفترة التي ظهر فيها التفطن للإحساس بالزمن عند الإنسان والطبيعة. وإلى تأثرها بما سبقها من عصر النهضة والقرن 17، وكذا تأثير التقليد الكلاسيكي3. ففيما يتعلق بمسألة الزمن، مثلا، يفرق باختين بين رواية الرحلة (التي تطورت إلى رواية التعليم فيما بعد) أين توجد في زمن يدعوه زمنا بيوغرافيا، وهذا بخلاف الزمن الذي تكون فيه قصص الجنيات، فالزمن البيوغرافي زمن واقعي. كما يفرق بين عالم الملحمة وعالم الرواية، فالملحمة بالنسبة إليه لها عالمها الخاص بها، يقول:

«بصفة عامة، عالم الأدب الرفيع في العصر الكلاسيكي، هو عالم متوجه إلى الماضي في المستوى البعيد للذاكرة، وليس لماض حقيقي مرتبط بالحاضر ، بانتقال زمني غير منقطع»<sup>4</sup>

فوجود الأجناس الأدبية الكلاسيكية، ومنها الملحمة، في زمن ماض مغلق، منقطع عن أي حاضر، لا يعني أنه ليس فيه أي حركة في داخله، فالأصناف الداخلية الموجودة فيها غنية وفعالة يمكن تمييزها بـ:«قبل ذلك»، «بعد ذلك»، والحركة، والسرعة،

<sup>1</sup> ويطلق عليها بالألمانية كذلك (Erziehengsroman) وأحيانا تترجم إلى الإنغليزية بـ(Edication novel)، و (Bildung) تستعمل لعدة معان، وخاصة التعليم أوالثقافة، وإن كان هناك فرق في التعبير عن الثقافة باللغة الألمانية، فالثقافة قد تتعلق بالنشاط التعلمي من أجل اكتساب قدرات علمية وروحية، فهي بهذا إجراء تكوبني، وبعبر عنها بالألمانية بـ(Bildung)، أما في الجانب الاجتماعي للمصطلح حيث تعني الثقافةُ الحضارةَ؛ من قيم ونماذج سلوكية ، فتعبر عليها الألمانية بـ (Kultur)لذا لما كان هذا الجنس الروائي يتناول تطور النفسي والسلوكي للشخصية الرئيسية من صغره إلى أن يكبر سُميت بـ(Bildungsroman)، وناسب عند نقلها إلى العربية الاحتفاظُ بصيغتها، كما فعلتْ كثير من اللغات، أو ترجمتها برواية التعليم أو التكوين أو الثقافة، أما ترجمتها برواية التشكيل فأرى أن فيه لُبسا.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bakhtin, Speech Genres & Other Late Essays, p. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Idem, p. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Bakhtin, *The Dialogic Imagination*, p. 18.



والمُدَد ...الخ إلا أن له قواعده الخاصة، تخضع لقوانين تختلف عن العالم الذي نراه بأعيننا. لأجل هذا فزمن الملحمة ليس محددا في مدة زمنية تاربخية (في الزمن الحقيقي)، ليس له موقع في التوالي التاريخي الحقيقي.

نموذج2: وهذا الحدث التطوري للرواية أشار إليه أيضا في من ما قبل تاريخ الخطاب الرواية حيث لاحظ باختين عاملين في تشكيل الرواية: الضحك، والبوليغلوسيا، فأقدم أشكال تنظيم اللغة كانت عن طريق الضحك عبر السخرية من لغة أخرى (أي جنس آخر) أو خطاب مباشر آخر، ثم طورت البوليغلوسيا هذه الأشكال إلى مستوى فني وأيديولوجي جديد، وهو ما سمح بوجود جنس الرواية. (ص. 50 – 51)

وكما تطورت الأجناس الروائية تطورت كثير من الأجناس الثانوية الأخرى، فيمكن دراسة الأجناس الثانوية الأخرى وتطورها كما درس الجنس الروائي، وهذه الأجناس تتطور مع تطور المجتمعات، كما أشار إلى علاقة تفتُّح أوروبا ولغاتها على الرواية وتطورها مع تطور الثقافة المحيطة بها، لطبيعة التأقلم لدى الإنسان، وهذا التأقلم نشاهده في تطور الثقافة، فتطور الرواية مقترن بتطورها (فتطور علم النفس والاجتماع له انعكاس على الرواية مثلا)، وكذا الواقعية في تناول الأحداث له أثره (النظر في تاريخ الواقعية وكيف انتقلنا بها إلى اليوم، كيف صارت العناصر الواقعية مهمة)، كما نشاهد هذا التأقلم في التقليد للمبتكر، فالبقاء لما يعجب القراء فسيستدرج كثيرين للكتابة على شاكلته.

#### الملفوظ: بين الفرادة والنمطية

وبالعودة إلى مقال مشكلة أجناس الكلام، فهو يقرر فيه أهمية دراسة الملفوظ في واقعه الملموس بقوله:

«إهمال طبيعة الملفوظ، أو الفشل في النظر في خصوصيات الفئات الفرعية العامة للكلام في أي مجال من مجالات الدراسة اللغوية يؤدي إلى الغموض والتجريد المفرط» أ

وعلى هذا، فهو على خلاف البنويين يدعوا إلى دراسة الكلام على حساب اللغة كنظام (على اصطلاح سوسير)، و يرى أن إهمال طبيعة الملفوظات في أي دراسة لسانية يجعل الدراسة سطحية ومجردة، ويشوه تاريخية البحث ويضعف العلاقة بين اللغة والحياة.

كما أن تركيزه في تحليل الأجناس يقع على الملفوظ، يعني هذا انتقاله من اللغة كنظام إلى اللغة داخل الاستعمال، فحتى قبل ظهور المدارس التداولية الحديثة ونظريات تحليل المحادثات في الولايات المتحدة ونظرية التلفظ مع بنفنيست، اختار باختين منهجية خارجية، تعتمد على تحليل اللغة داخل الاستعمال، بدل دراسة الجمل المعزولة عن أي سياق، وعليه لا بد من ربط مفهوم الجنس الكلامي بالمقام الذي قيل فيه، والذي يكون على شكل تواصل بين المرسل والمتلقى.

في نظرية التلفظ يتميز الملفوظ بأن له وجودا في الواقع، بمعنى أنه ينجز في زمن معين ومكان معين من قبل متكلم معين موجها إلى متلق معين، ونتيجة هذا أنه لا يمكن أن يتكرر ملفوظ مرتين، حتى لو كرر نفس الشخص نفس الكلمات بنفس الترتيب في مكان واحد، لأننا نتحصل على ملفوظين، لذا فكل ملفوظ متفرد، ويميز باختين بين الملفوظ والجملة:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Bakhtin, Speech Genres & Other Late Essays, p. 63.



«الجملة المفهومة والمكتملة تمامًا ، إذا كانت جملة وليست ملفوظا يتكون من جملة واحدة ، لا يمكن أن تثير رد فعل يدل على الاستجابة: إنها مفهومة ، لكنها ليست كلاً. كل هذا - مؤشر كمال الكلام - لا يخضع للتعريف النحوي ولا للتعريف الدلالي المجرد.» أ

فهو يربط المعنى الملفوظ بالكلية والاكتمال، على خلاف الجملة، مع أنه قد تكون الجملة ملفوظا عنده إذا كانت مكتملة.

وهو بهذا التصور قريب من مفهوم «الكلام» عند النحويين، الذي يشترط في معناه الإفادة وأن يحسن السكوت عليه، ولا يحسن السكوت عليه إلا عند اكتمال فائدته، على فرق جوهري بين المفهومين أن الملفوظ مربوط بالسياق الذي قيل فيه، ولم يميز نحاة العربية بين ما جاء في الاستعمال وما اختُلِق مجردا للتمثيل لقاعدة نحوية. فالجملة إذا قابلناها بالملفوظ ليس لها قائل وليس لها مخاطب توجه إليه مباشرة على خلاف الملفوظ، كما تُحدد الجملة بخصائصها النحوية على خلاف الملفوظ.

يعرّف باختين الملفوظ على النحو الآتي:

«كل ملفوظ له بداية مطلقة ونهاية مطلقة: بدايته يسبقها ملفوظات أخرى (أو حركات أخرى ذات دلالة مفهومة، أو تجاوب عملي مبني هذا هذا الفهم، على الرغم من أن هذه الحركات قد تكون صامتة). ينهى المتكلم ملفوظه من أجل ترك الكلمة للآخر أو لإفساح المجال لاستجاباته الدالة على الفهم» 2

وعنده فسواء تعلق الأمر بالرد على سؤال ما بكلمة واحدة أو برواية متكونة من عدة فصول فإن كلهما يعد ملفوظا، لأن الملفوظ عنده مربوط بالاكتمال، ولأجل هذا فهو المحل الذي يتمظهر فيه الجنس، والفرق بين الملفوظين أن الرواية جنس ثانوي ومعقد في مقابل الجنس البسيط والأولي الذي يمثل الرد.

ويمكن لمس تداخل في مفهوم الملفوظ عنده، فالملفوظ يدل من جهة على الوحدة الكلية (سواء كانت كلمة أو رواية) والتي يحددها الدور الكلامي في المحادثة، كما يدل من جهة أخرى على الوحدات الصغرى المكونة للنص أو الخطاب، فالملفوظ عند باختين قد يتكون من سلسلة من الملفوظات<sup>3</sup>.

وقد تكلم باختين عن تفرد الملفوظ، ولكننا نجد بعض الاضطراب في كلامه هنا أيضا، فمن جهة يرى أن كل ملفوظ متفرد في ذاته ومختلف عن غيره، ومن جهة أخرى يربط هذا التفرد بالجنس الكلامي الذي ينتمي إليه الملفوظ، ولا شك أننا نقابل عدة ملفوظات تنتمي إلى جنس كلامي، فهو يرى أنه لا يوجد ملفوظ مبتكر من قبل المتلفظ، بل معاد من الكلام ومكرور، فكلامنا مملوء بكلمات غيرنا كما يقول  $^4$ ، إلا أن تفرد الملفوظات لا يكمن في الكلمات، ولا حتى في معانبها، لأن تفردها نابع من الأسلوب، لذا فحين يتحدث باختين عن تفرد الملفوظ فإنما يقصد بذلك ترفده في الجنس الذي ينتمي إليه.

إلا أن هذا الاضطراب الظاهر يمكن رده إلى الإشكال الاصطلاحي الذي أشرت إليه آنفا، في استعماله الملفوظ لمفهومين، بمعنى الجملة في الاستعمال، وبمعنى الخطاب الملفوظ في كليته.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Idem, p. 76.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bakhtin, Speech Genres & Other Late Essays, p. 71.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Idem, p. 76.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Bakhtin, Speech Genres & Other Late Essays, p. 89.



#### خلاصة

الهدف الذي حاول أن يتوصل إليه هذا البحث هو تتبع نظرية أجناس الكلام عند باختين، منطلقا من العناصر الأساسية التي تميز فكره في التنظير للراوية، إذ إنه رغم كون نظرية أجناس الكلام صادرة من فكر باختين إلا أن أكثر الباحثين أهمل وضع نظرية الكلام في إطارها عام مع فكره في التنظير للأجناس الأدبية والجنس الروائي.

بحث باختين عن أجهزة جديدة لتحليل الرواية غير الأجهزة التحليلية التي كانت متوفرة لدراسة الروايات الأوربية الكلاسيكية، وغير الأجهزة التي تدرس الفنون الأدبية الأخرى، جعله يتفطن إلى تغاير واختلاف من جهة داخل الرواية، وإلى انتظام يسمح للمحلل بدراستها، فاللغة عنده تقف بين النظام واللانظام كما نبه إلى ذلك مايكل هولكويست في مقدمة مجموع مقالات باختين التي نشرها وشارك في ترجمتها بعنوان التصور الحواري (The dialogic imagination)، وهذا ما سمح له، عندما استحدث نظرية لأجناس الكلام، أن يبحث عن ما يجمع هذه الأجناس وكذلك ما يفرق بينها، وكذلك فإن انصرافه عن دراسة النظام المجرد للراوية، إلى تتبع المحتوى، إلى التركيز على مجالات الكلام والموضوعات التي يأتي بها النص، وقد رأينا العلاقات المتداخلة بين الأجناس الأولية والثانوية وكيف نتعرف على الأجناس الأولية وما هي عملية تشكل الثانوية تاريخيا.

بدل دراسة اللغة بصفتها نظاما مجردا عن كل المؤثرات الخارجية، فإن باختين تحول على خلاف الدراسات البنوية التي كانت منتشرة في تلك الفترة، إلى دراسة اللغة داخل الاستعمال، وهو ما سمح له بأن يدمج مكونات أخرى تدخل في تكوين النص في التعرف على الجنس الكلامي. وهو ما دعاه إلى اعتماد وحدة للتحليل أخرى غير الجملة، فالملفوظات هي نتيجة اللغة داخل الاستعمال، وهذا يكون الجنس الكلامي وحدة داخل التواصل وليس داخل اللغة.



#### قائمة المصادر المراجع:

باختين، ميخائيل، شعرية دوستويفسكي، تر: جميل نصيف التكريتي (الدار البيضاء - بغداد: دار توبقال - دار الشرؤون الثقافية العامة، 1986)

عبد الحق قاسمي ، أجناس النصوص (كوكب العلوم, 2020)

Adam, Jean-Michel, 'Les Textes: Types et Prototypes, Paris: Nathan-Université, 1992

Andersen, Nina Møller, 'Genre and Language', in *GENRE AND ...Copenhagen Studies in Genre 2*, ed. by Sune Auken, Palle Schantz Lauridsen, and Anders Juhl Rasmussen (Valby: Forlaget Ekbátana, 2015), pp. 391–421

Bakhtin, Mikhail, *Art and Answerability: Early Philosophical Essays*, ed. by Michael Holquist and Vadim Liapunov, trans. by Vadim Liapunov, University of Texas Press Slavic Series, no. 9, 1st ed (Austin: University of Texas Press, 1990)

———, *Problems of Dostoevsky's Poetics*, trans. by Caryl Emerson, Theory and History of Literature, v. 8 (Minneapolis: University of Minnesota Press, 1984)

———, Speech Genres & Other Late Essays, ed. by Caryl Emerson and Michael Holquist, trans. by Vern W. McGee (Austin: University of Texas Press, 1986)

———, *The Dialogic Imagination: Four Essays*, ed. by Michael Holquist, University of Texas Press Slavic Series, no. 1 (Austin: University of Texas Press, 1981)

Bakhtin, Mikhail M., and Pavel N. Medvedev, *The Formal Method in Literary Scholarship, Trans. AJ Wehrle* (Baltimore: John Hopkins University Press, 1978)

Briggs, Charles L., and Richard Bauman, 'Genre, Intertextuality, and Social Power', *Journal of Linguistic Anthropology*, 2.2 (1992), 131–72

Bronckart, Jean-Paul, Activité Langagière, Textes et Discours (Neuchâtel: Delachaux et Niestlé, 1996)

Bronckart, Jean-Paul, and Cristian Bota, *Bakhtine Démasqué*. *Histoire d'un Menteur, d'une Escroquerie et d'un Délire Collectif* (Librairie Droz, 2011)

Clark, Katerina, and Michael Holquist, Mikhail Bakhtin (Harvard University Press, 1984)

Fairclough, Norman, Discourse and Social Change (Polity press Cambridge, 1992), X

Miller, Carolyn R., 'Genre as Social Action', Quarterly Journal of Speech, 70.2 (1984),

Searle, John R., Expression and Meaning: Studies in the Theory of Speech Acts (Cambridge University Press, 1985)

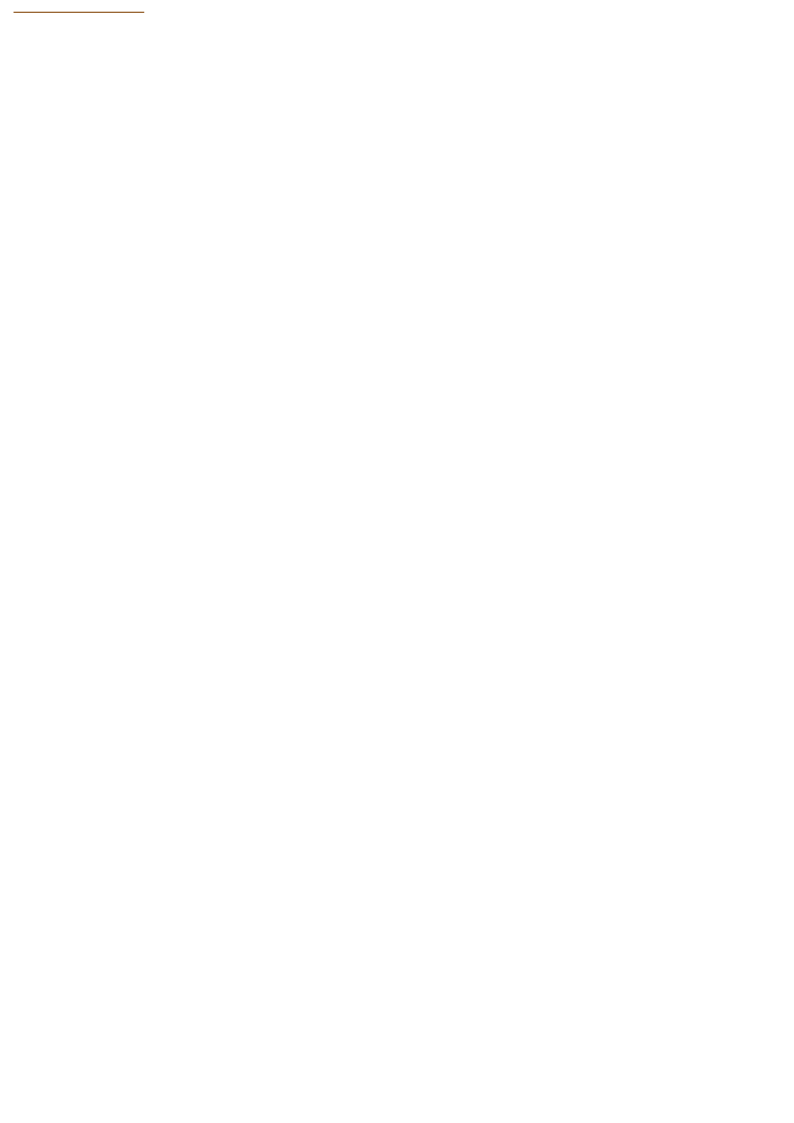
Todorov, Tzvetan, Les Genres Du Discours (Le Seuil, 2016)

# Son 231-1-190 Company of Literary

# مجلة جيل الدراسات الأدبية والفكرية العام السابع العدد 64 أكتوبر 2020

Voloshinov, Valentin Nikolaevich, 'Marxism and the Philosophy of Language', trans. by Ladislav Matejka and I. R. Titunik, 1973

Zenkine, Serge, 'Jean-Paul Bronckart, Cristian Bota, Bakhtine démasqué', *Cahiers du monde russe. Russie - Empire russe - Union soviétique et États indépendants*, 52/4, 2011,





# حجاجية الصورة الشعرية من منظور التلقى

Argument of poetic image from the perspective of receiving

الأستاذ بوقفحة محمد المركز الجامعي أحمد زبانة غليزان الجزائر

Mohammed BOUKAFHA - University Center Ahmed Zabana Relizane - Algeria-

#### Abstract:

The topic rises to terms that constitute the basic nucleus of this research to be talked about, and among these terms is what was striking in history in terms of age, with renewal in use, including what was associated with the development of the poetic text, in its depth and renewal, and perhaps some of these terms did not settle on the definition Specific, and we are in front of this issue, we do not claim innovation as much as we try to approach concepts in the way the image appears to the reader .Perhaps we are facing a conceptual rubble that reached us through translation, and it is known that translation has destroyed the original text in one way or another, it does not give the exact meaning as much as it approaches it, and the context rule remains in determining these approaches and describing the term's solutions, and by returning to the topic title "The argument of the image" Poetry from the perspective of convergence. "I find it necessary, to clarify, to define a conceptual approach to each term separately, then to bridge the gap between these concepts, to give the general concept of the title, and from here we should detail and then summarize, and as a result, we summarize the talk of these terms by mentioning Idiomatic concepts without wrapping A linguistic aspect of the concept, because we think it is available in dictionaries.

**keywords:** Receive, poetic image, argument, implicit reader, expectation horizon, broken expectation horizon.



#### ملخص

ينهض العنوان على مصطلحات تشكّل اللّبنة الأساسية للموضوع المراد الحديث فيه، ومن هذه المصطلحات ما كان ضاربا في التّاريخ من حيث القدم، مع تجديد في الاستعمال، ومنها ما كان مصاحبا لتطوّر النّص الشّعري، في كينونته وتجدّده، ولعلّ بعض هذه المصطلحات لم يرس على تعريف محدّد، ونحن إزّاء هذا الموضوع، لا ندّعي الابتداع بقدر ما نحاول مقاربة المفاهيم بالشّكل الّذي يجلي الصّورة لدى القارئ الكريم.

ولعلّنا أمام زخم مفاهيمي وفد إلينا بطريق التّرجمة، ومن المعلوم أن الّترجمة هدم للنّص الأصلي بشكل أو بآخر، فهي لا تعطي المعنى الدّقيق بقدر ما تقترب منه، ويبقى حكم السّياق قائما في تحديد تلك المقاربات وتوصيف حلالات المصطلح، وبالعودة إلى عنوان الموضوع "حجاجية الصّورة الشّعرية من منظور التّلقي"، أجدني من باب التّوضيح مضطرّا إلى تحديد مقاربة مفاهيمية لكلّ مصطلح على حدة، ثم تقريب الهوّة بين هذه المفاهيم، لإعطاء المفهوم العام للعنوان، ومن هنا يجدر بنا التّفصيل ثم الإجمال، ونحن إثر ذلك، نوجز الحديث عن هذه المصطلحات بذكر مفاهيمها الاصطلاحية دون الخوض في جوانب المفهوم اللّغوية، لاعتقادنا أنّها متوفّرة في المعاجم والقواميس..

الكلمات المفتاحية: التلقى، الصورة الشعربة، الحجاج، القارئ الضمني، أفق التوقع، كسر أفق التوقع.

#### \* الحجاج أو المحاججة:

من أكثر المصطلحات تداولا في النقد المعاصر، خصوصا إذا تعلّق الأمر بالنّص أو بالخطاب الأدبي، بل إنّه صار ينطق رديفا لهما أو لأحدهما (الحجاج والنّص/حجاجية النّص/ النّص الحجاجي..)، (الخطاب والحجاج/ حجاجية الخطاب/ الخطاب الحجاجي..)، وهو مصطلح موغل في القدم من حيث الوجود الفعلي، ولا يزال يحافظ على حمولته المعرفية منذ وجوده في البلاغة العربية قديما، ويبدو أنّ مفهوم الحجاج ينشد الإقناع، ويستدعي في ذهن المتلقي ما يثبت صحّة الملفوظ (نص/خطاب)، أو توجيه الفهم، ومن هذه النّاحية يصبح الحجاج ضربا من ضروب البلاغة، إذ إنّ محصّل البلاغة (أن يؤتى السّامع من حسن إفهام النّاطق)، و مادام الحجاج على هذه المهيئة فهو يهدف إلى التّأثير في المتلقي، لحمله على فهم ما، ولتوجيه الخطاب وجهة ما "1، ويبدو من خلال هذا القول، أنّ المغزى الأساسي من الحجاج هو التّأثير والإقناع، وما يعزّز هذا المغزى، أنّ بعض مفاهيم الحجاج يحيل على أنّه " حاصل نص من مكونات مختلفة، تتعلّق بمقام ذي هدف إقناعي"2.

- يقتضي الحديث عن مصطلح الحجاج الغوص في غمار هذا المصطلح، وتتبّع مراحل كينونته التّاريخية، منذ الحضارة اليونانية القديمة، إلى حدود النّقد المعاصر، أو بمعنى أدقّ، إلى ما بعد الحداثة، ذلك أن وجود النّس في الأساس، هو بغرض التّأثير والإقناع، ولعلّ ذلك شرط من شروط الرّدف بين النّس أو الخطاب والحجاج. وطالما أنّ الموضوع يتعلّق بالنّس الشّعري المعاصر، وصوّره الشّعرية، آثرنا أن نقصر تتبع الحجاج تاريخيا من حيث استخداماته كمصطلح في النّقد الحديث والمعاصر في الثّقافة العربية، مع الإشارة إلى استعمالاته في الموروث العربي، ولا سيما البلاغة العربية القديمة.

<sup>1-</sup> محمد اسماعيل بصل، فراس خليل سعد، النظرية الحجاجية في البلاغة الغربية، أعلامها وتقنياتها، مجلة جامعة تشرين للبحوث والدراسات العلمية، المجلد40 العددة ،2018 ص 266.

<sup>2-</sup> باتربك شاردو، الحجاج بين النظرية والأسلوب، ترجمة أحمد الود، دار الكتاب الجديد، ط1، 2009، ص 16.



- الحجاج في الموروث العربي القديم والنقد الحديث والمعاصر: بالنّظر إلى الهدف من الحجاج، من أنّه وجد للتّأثير والإقناع، فهو هنا يتقاطع مع مكوّن من مكوّنات الإرث العربي القديم، ونقصد بذلك، البلاغة أو علم البلاغة. لأنّ نهج البلاغيين إنمّا كان قصدهم إلى الّتأثير والإقناع، لذلك نجد تداخلا بين الحجاج والبلاغة أو أحد فروعها المعروفة (علم البديع ،علم البيان، علم المعاني)، ولعلّ " ما أثار إشكالية التّداخل بين البديع والحجاج، هو تلك الحركية الّتي اضفاها ثلّة من الشّعراء المولّدين – في بداية القرن الثّالث للهجرة - على البديع، وذلك أنّهم عمدوا إلى استحضار النمط الحجاجي التّحاوري في أشعارهم، ليشمل هدف الإقناع وغاية تبكيت الخصم، سواء بشكل سافر أم بصيغة مضمرة، وما كان توخي أولئك الشّعراء أسلوب الإقناع، إلّا ليثبتوا صدق دعاويهم، وصحة مساعهم اعتمادا على رؤيتهم الشّعرية "أ.

- وبما أنّ العرب أهل فصاحة وبلاغة، كانت قوّة الإقناع عندهم متربّبة على مدى بلاغتهم وفصاحتهم، وهم بذلك يضاهون في التأثير المنطق عند اليونان، أو على الأقلّ، يمكننا القول، إنّ الحجاج عند العرب هو بلاغتهم، وعند اليونان هو المنطق. إذ لم يكن العربي قديما يحتاج إلى محاججة ما دام يمتلك فصاحة وبلاغة، ولعلّهم يحتكمون إذا حصل خلاف على أمر ما إلى أبلغهم، أي إلى أكثرهم فصاحة وأبلغهم حجّة، وما حادثة النّابغة النّبياني في قصّة الخنساء وحسّان بن ثابت، إلّا دليل على ذلك. " أنّ الحجاج المنبثق عن الاستدلال البلاغي، لا يتلخّص في ماهية البلاغة الّي تؤسّس للغة طبيعية ذات ملمح حواري، بين متكلّم ومستمع، لكلّ منهما رأيه ، في غيّاب الحمل القهري لكلّ واحد منهما على قول الآخر، مما يسوّغ لهما دخول المجال السّجالي ، قصد طلب التأثير والإقناع، وبذلك يكون الحجاج البلاغي مشتملا على البعد الاستدلالي والبعد الإمتاعي ، أو الجمع بين البيان والبديع "2، ومن ثمّة فإنّه " وراء كلّ حجاج بلاغة، والعكس صحيح، لأنّ مدار ذلك هو الإغراء و الاستغواء قصد الإمتاع والإقناع "3.

- وجملة القول في هذا العنصر، لما فيه من تداخل إلى حدّ الاتحاد بين البلاغة والحجاج، ومن أنّ مغزاهما وهدفهما واحد، فإنّ المناطقة –أصحاب المنطق- لجأوا إلى الحجاج لسدّ الفراغ المعرفي الذي تركه المنطق الصوري، و ( أنّ) اللّسانيين لجؤوا إليه لسدّ الفراغ الذي تركه البحث اللّساني المحايث، أوالبنيوي الدّاخلي للغة، باعتبار كونها نسقا منغلقا على نفسه، وكلاهما وجد نفسه يخوض في قضايا الخطاب، الّتي عالجتها البلاغة القديمة من زوايا متعددة "4. يبدو أنّ اللّجوء إلى الحجاج كان حتمية لتقوية الجوانب الناقصة، سواء في البحث اللساني أم المذهب العقلاني، الذي ينهض على المنطق الصوري، أو ما يسمى "النمذجة"، ذلك أنّ اللّسانيين أوالمناطقة إنمّا كانت حاجتهم إلى الحجاج عرضية ولم يتدارسوه لذاته، وإنّما كان عندهم مطيّة لبلوغ التّمام في مجال تخصّصهم، سواء من حيث البحث اللّساني، أم المنطق.

وهو ما أوحى إلى البلاغيين المحدثين ونبّهم بوجوب الالتفات إلى هذا الركن الّذي لم يستوف حظّه من الدّراسة في البلاغة القديمة، أوعلى الأقلّ لم يحظ بالعناية اللّزمة، لذلك " تنبّه البلاغيون المحدثون، بشكل متأخّر، إلى أنّ ما يدعوه الطّرفان

<sup>1-</sup> عبد القادر زروقي ، حجاجية البديع، استدلال منطقي أم إقناع بلاغي، مجلة مباحث الحجاج بين النظرية والإجراء، منشورات مختبر اللغة والتواصل، عدد خاص بالحجاج، أفريل 2015، الجزائر، ص 91.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - حبيب أعراب، الحجاج والاستدلال الحجاجي، مجلة عالم الفكر، المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، مجلد 30، عدد1، الكوبت، سبتمبر 2001، ص 110.

عبد القادر زروقي ، حجاجية البديع، استدلال منطقي أم إقناع بلاغي، مرجع سابق، ص96.

<sup>4-</sup> محمد العمري، البلاغة والحجاجأو بلاغة الحجاج، مجلة عالم الفكر،المجلد40 العدد4، المجلس الوطني للثقافة والعلوم والآداب، الكويت2012، ص 269.



(المناطقة واللسانيون) حجاجا، يندرج في هموم البلاغة، طواه النّسيان في ركن من أركانها، طوال عصور الانحطاط، أوصار منبتا خارج النّسق، بل يجب الاعتراف بأنّ المناطقة واللّسانيين هم الذين نبّهوا البلاغيين إلى أن مادة الحجاج توجد في تراثهم البلاغي"1.

وقد تضاربت الأقوال بين المحدثين في علاقة الحجاج بالبلاغة، وفي حاجة أحدهما للآخر، وعموما " فإنّ المواقف فيما يخصّ العلاقة بين البلاغة والحجاج، تمتدّ من المطالبة بقطيعة جذريّة إلى (القول بوجود) توازن، وبين مبحثين متمايزين ومتكاملين إلى حدّ ما، وصولا إلى اقتراح دمجهما في نشاط لغوي واحد" إنّ مسألة دمجهما في نشاط لغوي واحد، فيها مغالطة كبيرة، ذلك أنّنا نفرغ البلاغة من محتواها التّأثيري، والبلاغة ما وجدت أساسا إلّا لأنها تنعو ذلك النّعو التّأثيري الإقناعي عن طريق الفصاحة والبيان، وهي ليست بحاجة إلى المّجوء إلى الحجاج لإثبات تأثيرها لدى المتلقي. ثمّ إنّ البلاغة تحتوي الحجاج، وإن لم تشر إليه.

- وأمّا ما يخصّ موضوعنا "حجاجية الصّورة الشّعرية من منظور التّلقي"، هو مدى تأثير هذه الصّورة في المتلقي، فيتخذ منها موقفا، بغضّ النّظر عن طبيعة هذا الموقف، لذلك فالحجاجية أو الحجاج في هذا المقام هدف وغاية، وليس مطيّة لبلوغ الغاية.

\* الصّورة الشّعرية: والصّورة في الأساس قديمة قدم النّص الشّعري، ثمّ إنّ بعض الأشعار إنّما هي في تلاحق صوّرها وتتابعها، وكأنّي بالنّشاعر لم يقل إلّا ما يرى بعينه، لا بخياله، وليس له غرض من قول السّعر إلّا ليصوّر ما يراه بالعين المجرّدة، بعيدا عن الخيال، لذلك فإنّ " الصّورة ليست شيئا جديدا، وإنّ الشّعر قائم على الصوّرة منذ وجد حتى اليوم، ولكنّ استخدام الصّورة يختلف بين شاعر وآخر، كما أنّ الشّعر الحديث يختلف عن الشّعر القديم في استخدامه للصوّر" ولم نشأ في هذا العنصر من الموضوع أن نفصل بين المصطلحين (الصوّرة) و(الشّعرية)، لبعد الغور في الحديث عن كلّ مصطلح منهما، ولربما أخرجتنا تفاصيل الحديث عنهما منفصلين عن الموضوع، لذا آثرنا الحديث عنهما مجتمعين، لكونهما يشكّلان معا مصطلحا نقديا له من الحمولة المعرفية ما يميّز الشّعر عن بقية الأجناس الأدبية الأخرى، ذلك ...وحتى إنّ هذا المصطلح (الصّورة الشّعرية)، يتحدّد من خلاله الموقف من النّص الشّعري لدى المتلقي. وإنّ النّقاد يبنون رؤيتهم وأحكامهم النّقدية حول النّص، انطلاقا من حسن استخدام الشّاعر للصّورة، والمراس الذي يدعونه التّجربة الشّعرية، وهي نظرة تكاد تكون متوافقة مع نظرة النّقاد القدماء، في تصفيفهم وتصفيفهم للشّعراء بناء على من أحسن منهم وصفا، أو استهلالا، أو وقوفا على الأطلال، وإنّما هي أحكام تبنى على الصّور. وآيتهم في ذلك أنّ الرّسم شعر صامت، والشّعر رسم ناطق.

- وما دام الشّعر فنّا، و " والشّاعر – ككلّ فنان- يحاول أن يخلق نوعا من التّوافق النّفسي بينه وبين العالم الخارجي، عن طريق ذلك التّوقيع الموسيقي، إلّا لأنّها تهيء لنا حالة من الاندماج مع مظاهر التّناسق والإيقاع في هذا العالم الخارجي، والمنطبعة في نفوسنا في الوقت نفسه على نحو أو آخر "4.

إنّ موضوع الصّورة له من الأهمية البالغة، ما جعل النّقاد قديمهم وحديثهم، يوغل الحديث فيه، ويصطنع له مفهوما يحاول أن يمتاز به عن غيره، وقد ورد مصطلح (الصّورة) في مؤلفات الجاحظ وعبد القاهر الجرجاني، إذ يراها الجاحظ (المتوفّ أن يمتاز به عن غيره، وقد ورد مصطلح (الصّورة) في مؤلفات الجاحظ وضرب من النّسيج وجنس من التّصوير" مذا القول 255هـ) مكوّنا هامّا من مكوّنات الشّعر، إذ يقول: " فإنمّا الشّعر صناعة، وضرب من النّسيج وجنس من التّصوير" مذا القول

 $^{-3}$  إحسان عباس، فن الشعر، ط1، دار الشروق للنشر والتوزيع، عمان الأردن 1996، ص 193.

-

<sup>1-</sup> محمد العمري، البلاغة والحجاج أوبلاغة الحجاج، مرجع سابق، ص270.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المرجع نفسه، ص272.

<sup>4-</sup> عز الدين اسماعيل، الشعر العربي المعاصر، قضاياه وظواهره الفنية والمعنوبة، دار الكتاب العربي للطباعة والنشر، ص124.

<sup>5-</sup> أبو عثمان بن بحر الجاحظ، الحيوان، دار إحياء العلوم، القاهرة1955، ص 557.



يعزّز مكانة الصّورة في بناء النّص الشّعري، القديم والحديث، ويؤكّد ما ذهبنا إليه من أنّ الشّعر إنّما مردّ أمره وغايته إلى الصّورة، وإن كانت الصّورة في قول الجاحظ قد وردت بلفظ التّصوير، فإنّها عند عبد القاهر الجرجاني (المتوفّى471هـ) قد وردت بلفظ التّمثيل، والّذي هو قرين الصّورة، ويرى أنّ الشّاعر بإمكانه أن " يريك الحياة في الجماد، ويريك التئام عين الأضداد، فيأتيك بالحياة والموت مجموعين، والماء والنّار مجتمعين".

- وعلى الرّغم من اتفاق النّقاد على أهمية الصّورة في بناء النّص الشّعري، إلّا أنّهم اختلفوا في تعريفهم لها، أو على الأقل لم يكن تعريفهم لها جامعا، يشكّل مرجعية يمكن للباحث الانطلاق منها، أو الإحالة عليها، لذلك يجد الباحث عنتا في تعقب الصّورة ومفهومها في مصنّفات النّقاد، وهو ما فتح باب الاجتهادات للمحدثين، ووافقته القفزة النّوعية الّتي صار إليها النّقد في العصور التّالية للتّرجمة. إنّ عدوى هذا الاختلاف في تحديد مفهوم الصّورة، انتقل إلى المحدثين وصار منهم من يوعزها إلى الشّكل، ونفر يلحقها بالمضمون، ونحن أمام هذا الوضع نورد بعض التّعريفات بما يمليه المقام، وما تستدعيه طبيعة الموضوع، وغايتنا في تعريف الصّورة، إنمّا القصد منه جانبها البلاغي، الذي ينشد التّأثير والإقناع، إذ نحن إزاء حتمية التأثير في المتلقي، وعلى هذا الأساس يكون رصدنا للمفاهيم، في (الصّورة) إذن " تشكيل لغوي، يكوّنها خيال الفنان من معطيات متعدّدة، يقف العالم المحسوس في مقدّمتها، فأغلب الصّور مستمدّة من الحواس، إلى جانب ما لا يمكن إغفاله من الصّور النّفسية والعقلية، وإن كانت لا تأتي بكثرة"?.

إنّ الصّورة في هذا المفهوم تكاد تكون نقلا مجرّدا من الخيال يكتفي فيه الشّاعر أو الفنان برسم ما يشخص أمام عينيه من مشاهد في قالب نصّي مجرّد، أداته العين، فهو يشبه إلى حدّ بعيد عمل المصوّر الفوتوغرافي، بيد أنّ " الصّورة الشّعرية هي تركيبة عقلية وعاطفية معقّدة، تعبّر عن نفسية الشّاعر وتسترعي أحاسيسه، وتعين على كشف معنى أعمق من المعنى الظّاهري للقصيدة، عن طريق ميزة الإيحاء والرّمز فيها، والصّورة هي عضوية في التّجربة الشّعرية، ذلك أنّ كلّ صورة داخلها تؤدّي وظيفة محدّدة متآزرة مع غيرها، ومسايرة للفكرة العامة "3.

- إنّ المحدثين لما عالجوا الصّورة، لم يعالجوها خارج إطار الخيال، بل إنّ جلّهم أوعزها إلى الخيال المبتكر، وسمّاها خلقا شعريا، أو (إبداعا)، نظرا لما للخيال من قوّة فذّة على الخلق والابتكار، ذلك أنّ الخيال " ليس مجرّد تصور أشياء غائبة عن الحسّ، إنّما هو حدث معقد ذو عناصر كثيرة، يضيف تجارب جديدة، فالتّجربة الأولى ليست إلّا بذرة تعطي فرصة الدّخول في أجواء بعيدة وقريبة، من أجل أن تجري عليها صفة التّفكيك، حتّى تغدو التّجربة الأولى مجرّد مناسبة "4، وممّا سلف ذكره، تكون الصّورة الشّعرية هي قدرة الشّاعر على الخلق والابتكار والإبداع، أو على الأقل نقل الجوانب الحسّية المعنوية إلى شيء مرئي ماثل أمام المتلقي، أو نقل ذلك الماثل والمرئي إلى معنوي وحسي، إمّا بالاعتماد على الخيال المبتكر (في حال نقل المعنوي إلى مرئي)، أو عن طريق التّصوير والتّمثيل (في حال ترجمة المرئي إلى حسّي)، معتمدا على العقل أو الحواس، ويختلف هذا الخلق والابتكار من شاعر إلى آخر، على حسب سعة الخيال المترتبة عن التّجربة الشّعرية، وأفاق الرّؤية ، ولعلّ الشّعراء المحدثين كانت صورهم أوّل الأمر وفي بداية حياتهم الشّعرية صورا طفولية، مبتذلة ساذجة، مافتئت أن صارت صورا تحمل من الإبداع والابتكار ما يسم شعرهم حقا بالشّعرية والخيال.

-

<sup>1-</sup> عبد القاهر الجرجاني ، أسرار البلاغة، تحقيق محمد رشيد رضا، دار المعرفة، لبنان . ص 111.

<sup>2-</sup> علي البطل، الصورة في الشعر العربي في آخر القرن الثالث الهجري، ط1، دار الأندلس، بيروت 1980، ص 30.

<sup>3-</sup> أحمد على دهمان ، الصورة البلاغية عند عبد القاهر الجرجاني، ط1، دار طلاس دمشق1986، ص367.

 <sup>4 -</sup> عبد الله محمد حسن، الصورة والبناء الشعري، دار المعارف، القاهرة ص 18.



- ويكون المحدثون بهذه الحال قد قفزوا بالصورة من مجرد مركب من مركبات النّص الشّعري، إلى خاصية وجمالية وجب على الشّاعر أن يحسن سبكها ، وانطلق معهم النّص الشّعري من مشاهد تمثيلية بسيطة لا تتعدى الوصف، إلى صور خلاقة مبتكرة، بل ألواح فنية يشكّل فيها تداخل الصور مزيجا من الألوان يشبه الفسيفساء، عند الرّسامين، إنّها تحمل المتلقي على الانبهار بها، وتطوف به أجواء العوالم وهو لم يبرح مكانه، إنّ الصورة في الأساس هي جوهر النّص الشّعري، وهي الخاصية التي يتأتّى بها التّأثير والإقناع للمتلقي، وإنّ ظاهرة الاستلاب الّتي يعتمدها الشّاعر على المتلقي إنمّا تقف على جودة صوره، وبراعة مشاهده داخل النّص. فالصورة "هي الّتي تبرز العمل الفنّي، وتنقل الفكرة والعاطفة من خلاله، فهي جوهر الشّعر وأساس الحكم عليه" أويرى النّاقد جابر عصفور أنّ الصورة "هي الجوهر الثّابت والدّائم في الشّعر، فللصورة الشّعرية دلالات مختلفة ، وترابطات متشابكة، ولذلك أصبحت تحمل لكلّ إنسان معنى مختلفا "2.

\* التّلقي أو نظرية التّلقي: يقتضي وجود النّاطق سامعا له، كما يقتضي وجود النّص قارئا له، إنّها الثّنائية الّتي تشكّل نظرية التّلقي. والّتي هي مبدأ من مبادئ العلوم، على رأي الأصمعي " أوّل العلم الصّمت، وثانيه الاستماع، وثالثه الحفظ، ورابعه العمل، والخامس نشره" ومن ثمة اقتنصت نظرية التّلقي أهمّيتها في حقل النّقد الحديث، وحتى في النّقد القديم، لأنّ الشّاعر قديما كان يهتم لأمر السّامع اهتمامه لنصّه الشّعري، لذلك ألزموا أنفسهم بالرّاوية والجارية تغني على مسامعهم نصوصهم، حتى يتسنى لهم تنقيحها وتصويبها، بما يلقى الرضا عند السّامع، فتحصل المتعة إمّا مدحا أو غزلا أو إطراء وتكسّبا...، ومنه صار الشّعر في مذهبهم "صنعة" أو "صناعة"، وبقدر حسن السّبك يكون التّأثير، وإنّه لمّا وقرت المعلّقات من قلوب المتلقين واستحوذت على سمعهم، صارت إلى القاعدة والمثال الّذي وجب أن يحتذي به كلّ شاعر متأخّر، وبذلك حقّقت الأنموذج أو ما يعرف بنظرية "القاعدة والمثال "أبي وعلى هذه الشّاكلة صارت مصنّفات نقاد الشّعر، كابن قتيبة (المتوفّى276هـ)، وأبي زيد بن أبي الخطاب القرشي (المتوفّى176هـ) وغيرهما.

- لقد اتخذت نظرية التّلقي في النّقد الحديث بعدا أعمق من مجرّد التّأثير في المتلقي، ذلك أنّ هذه النّظرية هي في الأساس " عملية مشاركة وجودية، تقوم على الجدل بين المتلقي والنّص، وهي لم تكن بالضّد اتجاه أيّ مقاربة من المقاربات النّقدية الحديثة، كالشّكلانية والبنيوية والتّفكيكية، وغيرها، وكانت أهمّ نقلة قامت بها، هي التّحول من قطب المؤلف – النّص إلى قطب النّص- إلى القارئ" فالتّلقي فعل إجرائي يقوم على السّماع أو القراءة، فكلاهما ناتج عن حاستين هامتين، تفضيان إلى التّأثير بالرّفض أو القبول لما يلقى أو يقرأ، ويظهر ذلك جليّا من خلال التّفاعل بين المتلقي والنّص، و " يعتقد أصحاب نظرية جمالية التّلقي أنّ العمل الأدبي يتشكّل من خلال فعل القراءة، وأنّ جوهره ومعناه لا ينتميان إلى النّص، بل إلى العملية الّي تتفاعل فيها الوحدات البنائية النّصية مع تصوّر القارئ، ومن خلال اشتغال القارئ به" وبما أنّ النّص عالم من الدّلالات والبنيات الّي يفضي تناسقها إلى معان، يتفاعل معها القارئ الذّى وجد لأجله النّص، فإنّه يفترض أن تكون هنالك علاقة بين هذا النّص وذلك القارئ، يترجمها معان، يتفاعل معها القارئ الذّى وجد لأجله النّص، فإنّه يفترض أن تكون هنالك علاقة بين هذا النّص وذلك القارئ، يترجمها

<sup>1-</sup> عبد القادر القط، الاتجاه الوجداني في الشعر العربي المعاصر، دار النهضة العربية، بيروت 1978، ص 435.

<sup>2-</sup> جابر عصفور، الصورة الفنية في التراث النقدي والبلاغي عند العرب، ط3، المركز الثقافي العربي، بيروت 1992، ص 08.

<sup>3 -</sup> أبو عثمان بن بحر الجاحظ، البيان والتبيين، ج2 دار ومكتبة الهلال، بيروت 1423هـ، ص 138.

<sup>4 -</sup> حسين الواد، قراءات في مناهج الدراسات الأدبية، سراس للنشر، تونس 1985، ص 66.

<sup>5-</sup> خالد مصطفى وربى عبد الرضا عبد الرزاق، مفهومات نظرية القراءة والتلقى، ص 158.

<sup>6-</sup> روبرت هولب، نظرية التلقي، ترجمة عزالدين اسماعيل، النادي الأدبي الثقافي، جدة السعودية 1994، ص 144.



التّفاعل أو ما يصطلح عليه بـ " جمالية التّقبّل" أ، والنّص حينها " يستمدّ حياته من عملية القراءة الّي يقوم بها الأفراد، ويفترض في ذلك أنّ التقاء النّص مع القارئ هو الّذي يمنح النّص الحياة "2.

- لقد حظيّت نظرية التّلقي بمكانة عالية من الاهتمام في النقد الحديث والمعاصر، لاسيما مع بداياتها الأولى الّتي يعود فيها الفضل إلى المفكر الألماني (هانزروبرت ياوس)، وزميله (فولفانغ آيزر)، وقد تبلور مصطلح التّلقي في المدرسة الألمانية على أنّه "مفرد في الظاّهر، إلّا أنّه في البنية العميقة يعمل كبوتقة ينصهر في داخلها مفهومان، لكلّ واحد منهما منظوره، وأصوله وإجراءاته، فهما شقّان مختلفان ومتكاملان في الآن نفسه، إذ إنّ أحدهما يكمّل الآخر، وهذان المفهومان هما: (جمالية التّلقي) و(جمالية التّأثير)، فالأوّل وضعه ياوس والتّاني وضعه آيزر "3، وإن كانت جمالية التلقي عند (ياوس) تقوم على الدّور الفعّال للمتلقي في أيّ عمل إبداعي، فإنّ جمالية التّأثير عند (آيزر) تقوم على حدّة التّفاعل بين النّص والقارئ، ومن هنا نرى ذلك التّكامل بين المفهومين، من حيث إنّ جمالية التّأثير تهتمّ بالبعد النّصي والفردي من حيث إنّ جمالية التّلقي "تستهدف الجوانب التّاريخية للقارئ والنّص معا، وأنّ جمالية التّأثير تهتمّ بالبعد النّصي والفردي لقراءة النّصوص"4، إنّ هذه النّظرية — نظرية التّلقي - هذا الزّخم المعرفي، والعناية النّقدية، لابدّ لها من أن تقوم على أسس ومبادئ تشكّل مرجعيتها الابستمولوجية. لذلك قال ياوس وآيزر بوجود مبدأين تنهض عليهما هذه النّظرية وهما:

- 1- أفق التّوقع.
- 2- القارئ الضمني.

- إنّ "نظرية الاستقبال والتّلقي، أو جمالية التّلقي، قد ظهرت لتقدّم اعتراضا على الفهم أو التّصوّرات البنيوية للأدب، كما هي الحال مع اتجاهات ما بعد البنيوية، إلّا أنّها اختلفت عنها وعن النّظريات الّتي اهتمت بالقراءة والقارئ، بكونها نظرية تعنى بالفهم لا بالقراءة فحسب، فهي ترى أنّ الفهم ليس القراءة، أو تأويل الرّموز والشّيفرات، هو عملية وظيفية، لأنّها عملية دالة تسهم إسهاما فاعلا في بناء المعنى الأدبي، وهذا يعود إلى مفهوم القصدية الظّاهراتية عند (هوسرل) "ق،يتجلّى ذلك الاختلاف بين نظرة البنيويين للنّص ودعاة نظرية جمالية التّلقي، فأصحاب الاتجاه البنيوي يرون أنّ النّص يحمل معناه في داخله بالنّظر إلى جانبه اللّساني، فالنّص بنية محايثة مكتفية بذاتها، ويتأتّى تفسير معنى النّص من داخله، فالبنية اللّسانية للنّص تحمل الدّلالة وتنتجها، ولأجل ذلك فإنّ " الشّكل عندهم لا يلغي المعنى، بل إنّ الشّكل يعمل على إفقار المعنى، وإبعاده وجعله رهينا كما يقول (بارث) "6، وإدراك معنى النّص يتوقّف على مدى وعي المتلقي، الّتي تترجمها ردّة فعله حيّال كلّ مقروء، هذا إذا افترضنا أنّ أدنى مستويات وإدراك معنى النّص يتوقّف على قدر ذلك الوعي ينبني التّصور حيّال المعنى المراد من النّص المقروء، لقد تجاوزوا بهذا الطّرح تلك النّظريات الأدبية القديمة، والّتي ترى أنّ القارئ "لم يكن إلّا مستهلكا، وهو بهذه الصّفة يغتدى كائنا خارجيا، يستقبل العمل النّطريات الأدبية القديمة، والتي ترى أنّ القارئ "لم يكن إلّا مستهلكا، وهو بهذه الصّفة يغتدى كائنا خارجيا، يستقبل العمل

<sup>1-</sup> حسين الواد، قراءات في مناهج الدراسات الأدبية، ص 65.

<sup>2 -</sup> ماجد ياسين الجعافرة، التناص والتلقي، دراسات في الشعر العباسي، ط1، دار الكندي 2003، ص 58.

<sup>3 -</sup> خالد مصطفى وربى عبد الرضا عبد الرزاق، مفهومات نظربة القراءة والتلقى، ص 162.

<sup>4-</sup> المرجع نفسه، ص 163.

<sup>5-</sup> بشرى موسى صالح، نظرية التلقي، أصول...وتطبيقات، ط1، المركز الثقافي العربي، المغرب2001، ص 42.

<sup>6-</sup> المرجع نفسه، ص 43. وبنظر: رولان بارث، الأسطورة اليوم، تر. حسن الغرفي، الموسوعة الصغيرة، دار الشؤون الثقافية العامة، ع345، ص 58.

محمد مفتاح، التلقى والتأويل، ط2، المركز الثقافي العربي، المغرب 2001، ص 221.



كوديعة لديه، يستقبل معناه الواحد، <u>وفي الآن ذاته</u>، يستعيض عن قراءته بما يوجّه إليه لتفسيره، كما يستغني عن قراءة النّص في معظم الحالات، معوّضا إيّاها بقراءة غيره له"<sup>1</sup>.

- وغدا القارئ بوعيه وتصوّراته، رغم اختلافها من قارئ إلى آخر، ذلك المتلقي للنّص، الّذي بنى علاقة تفاعل واعية ومتبادلة بينه وبين النّص المقروء، تفضي إلى نتيجة حتمية تحدّد الموقف النّقدي من النّص، وهي " علاقة مزدوجة، أو بمعنى آخر، علاقة جدلية تتحرّك من النّص إلى المتلقي، كما تتحرّك من المتلقي إلى النّص "2.

- وكما أشرنا سلفا أنّ أفق الانتظار والقارئ الضّمني، هما مبدآن أساسيان، صاحبا نظرية التّلقي، أو بالأحرى تقوم عليهما، فمن الجدير بالذّكر الإحاطة بمفهوميهما، على الأقلّ حتّى تتوضّح الفكرة، وتنجلى الصّورة أكثر.

1- أفق الانتظار: ويصطلح عليه بـ " أفق التّوقع، أو الخبرة الجمالية أو المسافة الجمالية، الّتي تتولّد من رحم أفق التّوقع، وتغيير الأفق الّذي يعتمد على مخزون المتلقي الثّقافي، ذخيرته المعرفية، ومع تغيير الأفق تحدث عملية اندماج الأفاق، بين ماض مقروء وحاضر قارئ، بين أفقين تاريخيين، وأخيرا المنعطف التاريخي الّذي يرتبط بتغيير الأفق ارتباطا وثيقا، فتغيير الأفق يعتمد على المنعطفات التاريخية الكبرى "3، ويعطي ياوس مفهوما محددا لأفق التّوقع، من حيث هو "كلّ جنس أدبي يخلق بالضّرورة أثرا، وكلّ أثر يفترض قطعا أفق توقع، والّذي يعني مجموع القواعد السّابقة لوجود النّص، وتوجّه القارئ إلى الكيفية الّتي يتلقّاه بها "4، ومن ثمّة فإنّ ياوس قد حدّد العوامل الّتي يقوم عليها أفق التّوقع، في اللّحظة التّاريخية الّتي ظهر بها، وهي:

ا- تمرّس الجمهور السّابق بالجنس الأدبى الّذي ينتمي إليه هذا العمل.

ب- أشكال أعمال ماضية وموضوعاتها، تفترض معرفتها في العمل.

ج- التّعارض بين اللّغة الشّعرية واللّغة العلمية، بين العالم الخيالي والعالم اليومي<sup>5</sup>.

- ولم تقف نظرة ياوس عند هذا الحدّ من تحديد الإطار المفاهيمي للمصطلح الّذي أوجده، والعوامل الّتي ينهض عليها، بل " نبّه على مفهوم تغيير الأفق أو بناء أفق جديد، باكتسابه وعيا جديدا، يدعوه بالمسافة الجمالية، أي المسافة الفاصلة بين الانتظار الموجود سلفا والعمل الجديد، حيث يمكن للمتلقي أن يؤدّي إلى تغيير الأفق بالتعارض الموجود مع التّجارب المعهودة، ومن ثمّة قد يخيب ظنّ المتلقي في مطابقته معاييره السّابقة مع معايير العمل الجديد، وهذا هو الأفق الّذي تتحرّك في ضوئه الانحرافات أو الانزياح عما هو مألوف "6، ويبدو أنّ هذا المفهوم يحيل بالّدرجة الأولى على النّص، إذ ليس بالضّرورة أن يتوافق والمعايير الّتي رسمها المتلقي سلفا، أي قد يحصل تعارض إلى درجة التّناقض أو التّضاد مع الأبنية السّابقة في وعي المتلقي، وهو ما ينتج عنه ما يسمى به الخيبة الانتظار) أو (كسر أفق التوقع)\*، ذلك أنّ " لحظات الخيبة الّتي تتمثّل في مفارقة أفق النّص للمعايير السّابقة، الّتي يحملها

<sup>1-</sup> خالد علي مصطفى، ربى عبد الرضا عبد الرزاق، مفهومات نظرية القراءة والتلقي، ص 161.

<sup>2-</sup> خالد على مصطفى،...مفهومات نظرية القراءة والتلقى، ص 165

<sup>3 -</sup> المرجع نفسه، ص 167.

<sup>4 -</sup> المرجع نفسه، ص 167.

<sup>5 -</sup> روبرت هولب، نظرية التلقي، تر محمد عزام، ص 157.

 $<sup>^{6}</sup>$  - بشرى موسى صالح، نظرية التلقى، أصول ...وتطبيقات، ص  $^{46}$ 

<sup>\*-</sup> هذا مصطلح ظهر مع الشكلانيين الروس.



أفق الانتظار لدى المتلقي، هي لحظات تأسيس الأفق الجديد"، وهو ما يحافظ على ديمومة العمل الأدبي، لأنّ التّجديد يقف على كسر المألوف من كلّ فن، أو على الأقل، القفز على بعض جزئياته أو كلّياته إذا اقتضى الأمر، حتّى يحفظ للجديد تلك المرجعية الّتي يقوم عليها.

- ولا يسمح المقام هنا بالغوص في تفاصيل المعايير الّتي يقوم عليها أفق الانتظار، لنتجاوز ذلك إلى الدّعامة الثّانية الّتي تقوم عليها نظرية التّلقي، ألا وهي:

2- القارئ الضّمني: أو القارئ الافتراضي، الّذي قال به آيزر، وهو أنّه وجد أنّ جميع أنواع القرّاء تؤدّي وظائف جزئية، وهي عاجزة عن وصف علاقة التمّاهي بين النّص والقارئ، وذلك أنّ " العمل الأدبي ينطوي في بنياته الأساسية على متلق قد افترضه المؤلف بصورة لا شعورية، وهو متضمّن في النّص، في شكله، وتوجيهاته، وأسلوبه، إنّ مفهوم القارئ الضّمني يشبه تماما مفهوم (اللّغة) عند سوسير، فهو تجريد يوجّه العمل الأدبي بصورة مقصودة أو غير مقصودة، وجهة تحقّق وظيفته المتواصلة "٤، وأمام هذا الزّخم المعرفي الّذي يفترض في القارئ، من جهة، يتكهّن به صاحب النّص، ويفترضه في قارئه المميّز، يقف هذا القارئ، من جهة مقابلة، مشدود البال اتجاه النّص المقروء، فهو تارة يحتكّم إلى معاييره السّابقة، فيضع معرفته القبلية في تقابل مع الوافد الجديد، وكأنّه يختبرها، وتارة أخرى تشدّه المعايير الجديدة الّي تولّدت عن فعل القراءة الحاضر، وهو بين هذه وتلك، يبني آفاقا ويهدم أخرى. ولخلق مرجعيات النّص، وإعادة إنتاجها وتشكيلها، يبتدع آيزر مجموعة من المفاهيم الإجرائية، مثل السّجل والاستراتيجية، ومستويات المعنى ومواقع اللّاتحديد، يدلّل بها على التّفاعل بين النّص والقارئ، لسدّ الثّغرات وملء الفجوات، "لخلق توافق النّص وانسجامه الجديد مستفيدا من مفهومي الرّد والتّعليق عند (هوسرل)، والمظّاهر التّخطيطية لدى (انغاردن)، وتهدف جميعا إلى استبعاد المعرفة السّابقة، والمرجعيات الجاهزة، الّي يوفّرها التّاريخ أو الفهم السّابق، الّي تراكمت فوق الشّيء، وتعليق التّاريخ بين قوسين بحسب (هوسرل)"<sup>3</sup>.

- إنّ القارئ اليوم أو المتلقي أمام حتمية التّخلي عن الموروث من معارفه، حتى ينشئ تلك العلاقة التّبادلية بينه وبين النّص المقروء، ليبني ثقافة جديدة، ويصبح النّص المقروء مرجعية لدى المتلقي تتأسّس عليها كلّ ثقافة جديدة، ويصبح الوصول إلى معنى النّص، لا يفترض معرفة مسبقة، أو زخما معرفيا أو ثقافيا، فالنّص في هذه الحالة على المسافة نفسها من جميع القراء، رغم اختلاف مستوياتهم ومشاربهم، إنّ المعنى ينشأ تلقائيا ومن أول مواجهة بين النّص والقارئ، ونستنتج مما سلف ذكره أنّ " المعنى الحي أصحاب جمالية التّلقي، ولاسيما آيزر، أصبح بنية يشيدها التلقي بافتقار المفاهيم أو المرجعيات السّابقة، وتجاوز المعطى اللّساني الواحد، وقصد المؤلف، وأصبحنا تبعا لذلك بإزاء أسطورة المعنى الجاهز، والمعنى الخفي، تلك الّتي أشاعها التّأويل الكلاسيكي، فالقارئ الضّمني مفهوم إجرائي، ينم على تحوّل التّلقي إلى بنية نصّية، نتيجة للعلاقة الحوارية بين النّص والمتلقي، ويعبّر عن الاستجابات الفنية الّتي يتطلّها فعل التّلقي في النّص "4. فنحن أمام ذات قارئة أكثر وعيا وإدراكا من الذّات القديمة الّتي تسيّرها الأفكار المسبقة، والأحكام الجاهزة، والمعرفة القبلية، الّتي توجّه الحكم على النّص، وتؤثّر في رؤية القارئ، أي إنّنا أمام قارئ لا يؤمن بقاعدة (المثال / الأنموذج)، هو قارئ يتعامل مع النّص على أنّه بنية مستقلّة عن العوالم الأخرى، إذ "صارت الذّات المتلقية لا يؤمن بقاعدة (المثال / الأنموذج)، هو قارئ يتعامل مع النّص على أنّه بنية مستقلّة عن العوالم الأخرى، إذ "صارت الذّات المتلقية

.

<sup>1 -</sup> بشرى موسى صالح، نظرية التلقى، أصول ...وتطبيقات، ص 47.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - خالد علي مصطفى، ربى عبد الرضا عبد الرزاق، مفهومات نظرية القراءة والتلقي، ص 174. وينظر: - بشرى موسى صالح، نظرية التلقي، أصول ...وتطبيقات، ص 50-51.

 $<sup>^{3}</sup>$  - بشرى موسى صالح، نظربة التلقى، أصول ...وتطبيقات، ص $^{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - المرجع نفسه، ص 51.



قادرة على إنتاج النّص بواسطة فعل الفهم والإدراك، ومتمكّنة بذلك من تكثير المعنى، وتشقيق وجوه لا نهائية من بنيته، ممّا يجعله قادرا على الدّيمومة والخلود، بفعل الحوارية المستمرة بين بنية النّص وبنية التّلقي"1.

- ولربمًا يطول الحديث بنا إذا خضنا في أنواع القراءة ومستوياتها، وأنواع القرّاء، وزمن القارئ وزمن النّس، وكذا جملة المصطلحات الّتي تتوالى عندما يأتي الحديث عن فعل القراءة والقارئ بمفهوميهما النقديين، ونحيل القارئ الكريم، على المراجع الّتي تحدّثت عن نظرية التّلقي وأسهبت الحديث عن مصطلعي القراءة والقارئ، وبعد كلّ ما سبق يضعنا الحديث في موضوع حجاجية الصّورة الشعرية من منظور التلقي، في مواجهة سؤال يفرض وقعه علينا بإلحاح، بل إنّ عنوان هذه الورقة يتضمّنه ويحيل عليه، ومفاد هذا السّؤال هو: كيف يمكن للصّورة الشّعرية أن تؤثّر في المتلقي؟، ومن أين تستقي حجاجيتها؟.

- إنّ " المتأمّل لما سبق يدرك أهمّية الصّورة، وقيمتها في هذا الاتجاه النّقدي، ويجد فيها أكبر عون على تقدير الوحدة الشّعرية، أو على كشف المعاني العميقة، الّتي ترمز إليها القصيدة" 2، وإنّ الشّعراء لم يجدوا بدّا من استخدام الصّورة للإقناع ولو بطريقة غير حاسمة، لخلوّ هذه الصّور من المنطق الّذهني، أي البرهان الرّياضي، ولكنّها تمتلك التّأثير المقنع للمتلقي، بغضّ النّظر عن المستوى الثّقافي للمتلقي، ويكفي الصّورة تأثيرا، أنّها مقوم من مقوّمات إبراز المعنى والتّدليل عليه، كما أنّ المتلقي يتفاعل معها تارة بالإيجاب، فتراه يحاول أن يضفي عليها من ألوان البديع مايراه ناقصا فيها، فهو ينتقل من مجرد الإعجاب بالصّورة إلى النّاقد لها، وتارة بالسّلب مستعيضا بغيرها عنها، ومبديا امتعاضه منها، إنّه في الحالتين (الإيجاب أو السّلب)، قد أثّرت فيه الصّورة ودخل مرحلة ما يسمى بـ "التمّاهي". الّتي تفضي في النّهاية إلى إنتاج نص جديد وفق رؤية المتلقي، لا رؤية صاحب النّص. فنحن أمام ميلاد نص جديد ومؤلف جديد كان قبل ذلك متلقيا. أو ليس هذا تأثيرا؟.

#### - قائمة المصادروالمراجع:

#### أولا-المصادر:

- 1- أبو عثمان بن بحر الجاحظ، البيان والتبيين، ج2 دار ومكتبة الهلال، بيروت 1423هـ.
  - 2 الحيوان، دار إحياء العلوم، القاهرة1955.
- 3- عبد القاهر الجرجاني، أسرار البلاغة، تحقيق محمد رشيد رضا، دار المعرفة، لبنان.

#### ثانيا- المراجع:

- 4- أحمد على دهمان، الصورة البلاغية عند عبد القاهر الجرجاني، ط1، دار طلاس دمشق1986.
  - 5- إحسان عباس، فن الشعر، ط1، دار الشروق للنشر والتوزيع، عمان الأردن 1996.
- 6- بشرى مصطفى صالح، نظرية التلقى، أصول...وتطبيقات، ط1، المركز الثقافي العربي، المغرب2001.
- 7- جابر عصفور، الصورة الفنية في التراث النقدي والبلاغي عند العرب، ط3، المركز الثقافي العربي، بيروت 1992.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - بشرى موسى صالح، مرجع سابق، ص 52.

<sup>2-</sup> إحسان عباس، فن الشعر، ص193.



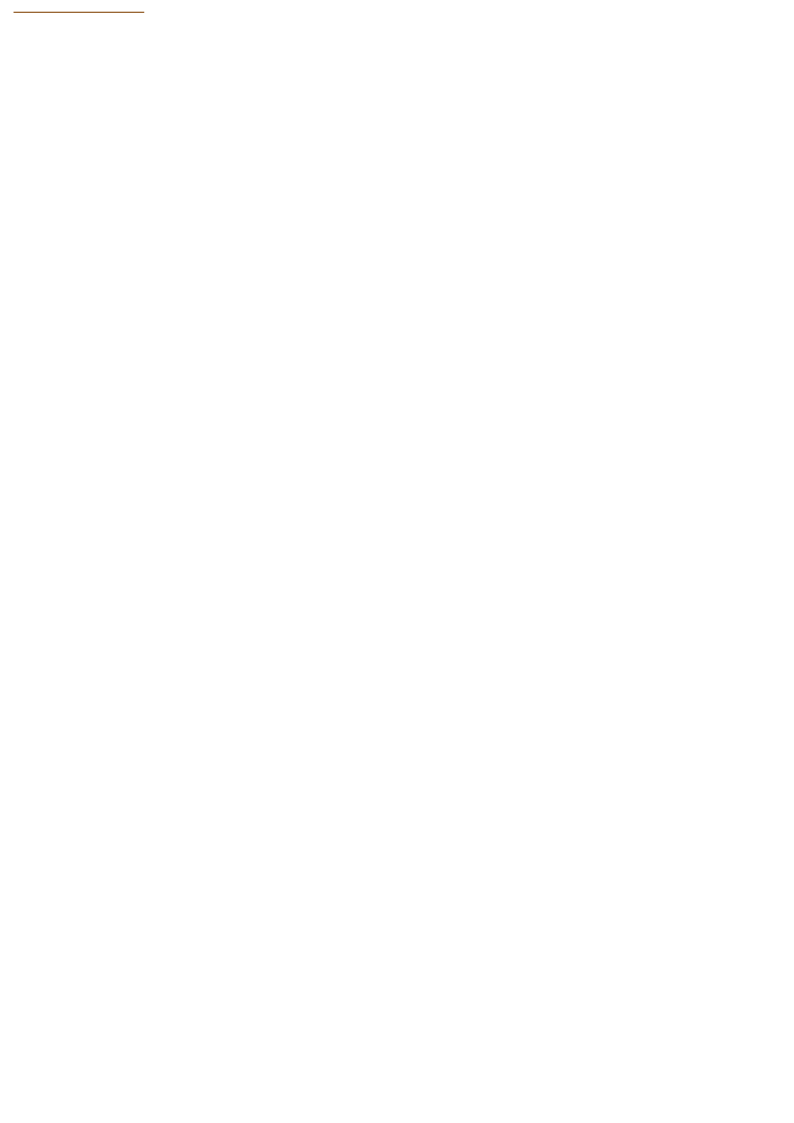
- 8- حسين الواد، قراءات في مناهج الدراسات الأدبية، سراس للنشر، تونس 1985.
  - 9-خالد مصطفى وربى عبد الرضا عبد الرازق، مفهومات نظرية القراءة والتلقى،
- 10-عبد القادر القط، الاتجاه الوجداني في الشعر العربي المعاصر، دار النهضة العربية، بيروت 1978
  - 11-عبد الله محمد حسن، الصورة والبناء الشعري، دار المعارف، القاهرة.
- 12-عز الدين اسماعيل، الشعر العربي المعاصر، قضاياه وظواهره الفنية والمعنوية، دار الكتاب العربي للطباعة والنشر.
  - 13-على البطل، الصورة في الشعر العربي في آخر القرن الثالث الهجري، ط1، دار الأندلس، بيروت 1980.
    - 14-ماجد ياسين الجعافرة، التناص والتلقي، دراسات في الشعر العباسي، ط1، دار الكندي 2003.
      - 15-محمد مفتاح، التلقي والتأويل، ط2، المركز الثقافي العربي، المغرب 2001.

#### ثالثا-المراجع المترجمة:

- 16- باتربك شاردو، الحجاج بين النظرية والأسلوب، ترجمة أحمد الود، دار الكتاب الجديد، ط1، 2009.
- 17- روبرت هولب، نظرية التلقي، ترجمة عزالدين اسماعيل، النادي الأدبي الثقافي، جدة السعودية 1994.
- 18- رولان بارث، الأسطورة اليوم، تر. حسن الغرفي، الموسوعة الصغيرة، دار الشؤون الثقافية العامة، ع345.

#### رابعا- المقالات والمنشورات:

- 19- حبيب أعراب، الحجاج والاستدلال الحجاجي، مجلة عالم الفكر، المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، مجلد 30، عدد1، الكوبت، سبتمبر 2001.
- 20- عبد القادر زروقي، حجاجية البديع، استدلال منطقي أم إقناع بلاغي، مجلة مباحث الحجاج بين النظرية والإجراء، منشورات مختبر اللغة والتواصل، عدد خاص بالحجاج، أفربل، الجزائر 2015.
- 21- محمد اسماعيل بصل، فراس خليل سعد، النظرية الحجاجية في البلاغة الغربية، أعلامها وتقنياتها، مجلة جامعة تشرين للبحوث والدراسات العلمية، المجلد40 العدد6 ،2018.
- 22- محمد العمري، البلاغة والحجاج أو بلاغة الحجاج، مجلة عالم الفكر،المجلد40 العدد4، المجلس الوطني للثقافة والعلوم والآداب، الكويت2012.





# التخريج العروضي لتجربة محمد الصالح باوية الشعرية - قصيدة :"ساعة الصفر" أنموذجا.

The Rhythmic Consecration of Muhammad Al-Saleh Bawiya's Poetic Experience - Poem: The Zero Hour as a Model.

الأستاذ: الدكتورعبد القادررحماني – قسم علوم اللسان – جامعة الجزائر2 RAHMANI ABDELKADER – UNIVERSITY ALGERIES 2 - LINGUISTICS DEPARTMENT

#### الملخص:

تهدف هذه الدراسة العلمية إلى الكشف عن ملابسات ميلاد القصيدة الحرة في الجزائر، و ارتباطها بالثورة الجزائرية المظفرة، و تخص بالذكر تجربة محمد الصالح باوية من خلال قصيدة: ساعة الصفر من ديوانه: أغنيات نضالية، حيث تبرز سماتها العروضية باعتبارها خروجا عن عروض القصيدة العمودية، مركزة على سمات الوزن الشعري و المقاطع الصوتية و بعض الظواهر العروضية مثل الانزياحات الزحافية و التدوير، و مدى فاعليتها في تنشيط و تلوين حركية الإيقاع.

الكلمات المفتاحية: العروض، الشعر الحر، المقاطع الصوتية، الزحافات، التدوير، السطر الشعري، التفعيلة.

#### Abstract:

The present scientific study aims to reveal the circumstances of the birth of the free poem in Algeria, and its link with the glorious Algerian revolution, and evokes specifically the experience of Muhammad Al-Saleh Bawiya through the poem: *The zero hour* in terms of his poetic reception: Songs of battles, where his per formative traits emerge as a departure from the performances of the traditional poem, focusing on poetic weight traits, phonemic syllables and certain symptomatic phenomena such as: creeping displacements prosodic, and rotation, indicating their effectiveness in activating and coloring the rhythmic movement of free poetry.

**Keywords:** prosodies, free verse, syllables, rocking, rotation, stylization, poetic foot.



#### مقدمة:

يندرج موضوع بحثنا الموسوم ب"التخريج العروضي لتجربة محمد الصالح باوية الشعرية – قصيدة ساعة الصفر أنموذجا" ضمن الدراسات العروضية و الإيقاعية و التي تكشف عن خصائص التشكيل العروضي في المنجز الشعري الحر ،باعتباره خرقا مستمرا لهندسة القصيدة العربية التراثية، حيث نحاول الكشف عن الآليات العروضية و الإيقاعية في قصيدة "ساعة الصفر "لمحمد الصالح باوية من ديوانه "أغنيات نضالية".

يعد محمد الصالح باوية من رواد القصيدة الحرة في الجزائر قبيل الاستقلال، و تعد قصيدة "ساعة الصفر" من أجمل القصائد الشعرية الحرة التي ضمّها ديوانه الشعري الوحيد "أغنيات نضالية"، فقد اعتبرها الباحث الجزائري عبد المالك مرتاض في كتابه :أدب المقاومة الوطنية في الجزائر، "أنشودة نوفمبرية" و لعل هذا البحث يتناول بالتحليل و النقد، التشكيل العروضي، متخذا من هذه القصيدة الشعرية حقلا تطبيقيا، و لأجل بلوغ هذه الأهداف، كان علينا أن ننطلق من إشكاليات بحثية هي: ما هي عناصر التشكيل العروضي في المنجز الشعري عند محمد الصالح باوية من خلال قصيدة "ساعة الصفر"؟،و كيف ساهمت هذه العناصر مجتمعة في تفعيل حركية الإيقاع و توليد الدلالات و مباغتة المتلقي؟

إنّ الدراسات التي تناولت المنجز الشعري عند باوية من الناحية العروضية بالتحليل و النقد ،شحيحة جدا،و رغم ذلك كانت هذه الدراسات خير معين لنا في سبيل المضى قدما في انجاز هذا البحث:

- شلتاغ عبود شرّاد، حركة الشعر الحر في الجزائر 1985
- محمد ناصر، الشعر الجزائري الحديث، اتجاهاته و خصائصه الفنية، 2006
  - عبد المالك مرتاض، أدب المقاومة الوطنية في الجزائر، 2009
- صلاح الدين باونة، محمد الصالح باونة، الشاعر الطبيب، و المجاهد الشهيد، 2019

اعتمدنا في تحرير هذا البحث العلمي على المنهج الوصفي التحليلي، المدعم بالمنهج الإحصائي، الواضح من خلال الجداول التي أحصينا من خلالها عدد المقاطع الشعرية والتفعيلات والسطور والزحافات والتدوير، فكانت الدراسة ذات طابع تحليلي نقدي، إذْ قسمنا بحثنا إلى العناصر التالية: مقدمة ،تمهيد ( تقديم المشاعر، أعماله الأدبية، تقديم ديوان أغنيات نضالية، تقديم المدونة)، التخريج العروضي لقصيدة "ساعة الصفر" ( هندسة الوزن الشعري وفضاء النص، المقاطع الصوتية، التدوير العروضي بين التماسك النصي و الفاعلية الإيقاعية، خاتمة، قائمة المصادر و المراجع ).

#### 1-تمهید

أولا: تقديم الشاعر: هو محمد الصالح باوية بن مسعود بن بلقاسم بن أحمد، و أمه كلثوم بنت صادق حوحو من مدينة بسكرة أمن مواليد 1930 بالمغير بمنطقة وادي ربغ ولاية الوادي بالجنوب الشرقي الجزائري أن وبعد حفظ القرآن و الدراسة الابتدائية في مسقط رأسه توجه إلى معهد بن باديس بقسنطينة حيث حصل على الشهادة الأهلية 1952"، و صار بفضلها معلما لمدة سنة في

<sup>1 -</sup> ينظر صلاح الدين باوية ، محمد الصالح باوية الشاعر الطبيب و المجاهد الشهيد، دار الماهر للطباعة و النشر و التوزيع ،سطيف

<sup>،</sup>الجزائر،ط1،2019 ،ص 44

<sup>2 -</sup> ينظر المرجع نفسه، ص 46

<sup>3-</sup> أبو القاسم سعد الله، تاريخ الجزائر الثقافي 1954 ،1962، ج10، دار البصائر للنشر و التوزيع ، الجزائر ، طبعة خاصة 2007،ص 513



مدرسة المغير، بمسقط رأسه<sup>1</sup>، و يصرح أبو القاسم سعد الله أنه انتقل للدراسة في جامع الزبتونة ثم شد الرحال في بعثة جمعية العلماء المسلمين إلى الدراسة في الكويت لمدة أربع سنوات متحصلا على الثانوية في العلوم 21957، و تستمر رحلة محمد الصالح باوية نشاطا و سعيا علميا حثيثا، حيث التحق بكلية العلوم بدمشق 1958، "و بعد حصوله على الليسانس ذهب للدراسة في يوغسلافيا حيث التحق بجامعة بلغراد و درس الطب و حصل على الدكتوراه 1968 "ق، و قد عُرف هذا فتى اليافع باندفاعه نحو النهل و الغرف من العلم، و لا أدل على ذلك من أنّه" اتجه إلى دراسة الجراحة بجامعة الجزائر، إلى أن تحصل على شهادة جراح مختص في تقويم العظام و تجبيرها سنة 1979 "أ.

عرف أنه" كان مثقفا ضليعا، يتقن عدة لغات: العربية و الفرنسية و الصلوفينية، اليوغسلافية"5، كما عرف أنه كان: "دمث الأخلاق متواضعا أديبا بالطبع إنساني المشاعر جميل الدعابة، و كان الدكتور العيد دود من أصدقائه، فإذا اجتمعا فالسمر معهما يتشعب و يحلو"6، أما من حيث شخصيته فكانت " قوية، تتميز بالطموح الكبير، و الإرادة الصلبة، و الرزانة، و الثبات "7.

أما من حيث نشاطه العلمي و الثقافي فإنه" كان خلال مراحل دراسته المختلفة عضوا نشيطا حيث نشط ضمن الاتحاد العام للطلبة المسلمين الجزائريين، بإشراف جهة التحرير الوطني، مناضلا بالكلمة الشعرية والموقف الوطني، و كانت له العديد من المشاركات في عدة ندوات و ملتقيات وطنية و عربية و دولية، كما أنه كان عضوا في اتحاد الكتاب الجزائريين"8.

#### ثانيا :أعماله الأدبية

تشير جل الدراسات إلى أن محمد الصالح باوية أنتج ديوانا شعريا واحدا عنونه بعنوان معبر و مثير: (أغنيات نضالية) و هذه بعض الشهادات في ذلك، قال أبو القاسم سعد الله:" لباوية ديوان شعر كما قلنا، و أذكر أنه قصدني مع الأستاذ عبد الرزاق قسوم، لكتابة المقدمة لديوانه – أغنيات نضالية- فاعتذرت له لأسباب، فكان من حسن حظه أن قدمه له الدكتور محمود الربيعي الناقد المصري المعروف"<sup>9</sup>، كما صرح ابن عمه صلاح الدين:" ترك لنا الشاعر محمد الصالح باوية ديوانا شعريا وحيدا، عنونه ب: أغنيات نضالية، طبع الشركة الوطنية للنشر و التوزيع10171.

ورغم توقف محمد الصالح باوية عن قرض الشعر في المرحلة الموالية وذلك لتفرغه لممارسة الجراحة، واصل حضوره بالمشهد الثقافي من خلال المشاركة في الندوات و الملتقيات الأدبية<sup>11</sup>، و يرجح صلاح الدين باوية أن لشاعرنا قصائد شعرية أخرى، لم نفلح في

<sup>1-</sup> ينظر صلاح الدين باوية ، محمد الصالح باوية، ص 50

<sup>2 -</sup> ينظر أبو القاسم سعد الله ، تاريخ الجزائر الثقافي ، ج10 ، ص 513

<sup>3 -</sup> المرجع نفسه، ص 513،514

<sup>4-</sup> صلاح الدين باوية، محمد الصالح باوية، ص 51

<sup>5-</sup> المرجع نفسه، الصفحة نفسها

<sup>6-</sup> أبو القاسم سعد الله، تاريخ الجزائر الثقافي، ج 10، ص 515

ح الدين باوية، محمد الصالح باوية، ص $^{7}$ 

 $<sup>^{8}</sup>$  - صلاح الدين باوية، محمد الصالح باوية ، ص $^{5}$ 

<sup>9-</sup> أبو القاسم سعد الله ، تاربخ الجزائر الثقافي، ج10، ص 515

<sup>58</sup> - صلاح الدين باوية ، محمد الصالح باوية ، ص $^{10}$ 

<sup>11 -</sup> ينظر محمد الأخضر عبد القادر السائعي، روحي لكم: تراجم و مختارات من الشعر الجزائري الحديث، المؤسسة الوطنية للكتاب،الجزائر،ط1،1986، ص189،179



التحصل عليها"و ما يؤكد هذا الظن وجود مقطع شعري في غاية التطور الفني بخط يد الشاعر منشور بمعجم البابطين للشعراء العرب، لم نطلع عليه من قبل، و حصولنا أيضا على قصيدة مجهولة له معنونة: أصوات من الداخل، نشرها في مجلة المجاهد الأسبوعي العدد 17 سنة 1971"أ.

أطلق على الراحل الشاعر الفذ و الطبيب العبقري، بالشهيد الذي لا قبر له، و ذلك لأنه "عاش محنة الجزائر في التسعينات من القرن الماضي، فاختطف و لم يعرف مصيره"<sup>2</sup>.

أما بخصوص حادثة اختطافه فهناك روايات أشهرها أنه اختطف في 07 أبريل 1996،نقلا عن صديقه عبد الله عثامنية: "كان قد حضر لديه زوار في عتمة الليل، مصحوبين بجريح يشكو، ربما كسور في العظام، فلما اطلع على وضعية الجريح صرح أن العطب ليس بسيطا، و أنه يستوجب حمله إلى المستشفى...فإن مجموعة من المسلحين قد حضروا بعد بضعة أيام، أي يوم أو ليلة 07 أبريل 1996، و أخرجوا المرحوم من منزله، ثم فتشوا العيادة و أخذوا ما كان موجودا فيها من مواد و تجهيزات و أدوية "3.

مهما يكن من أمر، فإن هذه النهاية الغامضة الحزينة ، قد عجلت برحيل موهبة شعرية فذة، كان بإمكانها المساهمة في تطوير القصيدة الحرة في الجزائر، كما أنها أثارت تساؤلات عدد من المثقفين، و منهم محمد عبد القادر السائحي حيث قال: "هل هو من بين شهداء المأساة الوطنية فنقيم له ما يجب له و يستحقه عن جدارة بصفة الأديب الطبيب الشهيد؟ أم أنه من الأحياء فنرجو أن يعلن عن ذلك بنفسه دون خوف أو خشية أو وجل أو بواسطة من لديهم المعلومة الصادقة المؤكدة بالدليل و البرهان؟ "4.

#### ثالثا :تقديم ديوان أغنيات نضالية

يعد ديوان أغنيات نضالية الإبداع الفريد الوحيد للشاعر الجزائري الحديث محمد الصالح باوية، و الذي عبر من خلال محتوياته عن موقفه بحس مرهف من قضايا عصره، و لعل أكبر قضية فرضت نفسها هي قضية التحرر، التي تشبثت بها الشعوب التي رزحت تحت نير الطغاة في العصر الحديث، "فعنوان هذه المجموعة الشعرية يشير في وضوح إلى العالم الذي يشغل الشاعر، و يستوعب تجربته الفنية، و هو عالم لا يستطيع أي فنان مكترث أن يتجاهله، إنه الوطن...إنه التبشير بالحرية...إنه الوعي الكامل بمشكلات الماضي، و الحاضر والمستقبل، إنه الإحساس الذي يستغرق النفس بمعنى الثورة، و الأرض و الناس"5.

و مفهوم الوطن في أغنيات نضالية يتسع ليتعدى الحدود الجغرافية، فهو الوطن الذي يستبسل في الدفاع عن أرضه، سواء في الجزائر أو في مصر أو في فلسطين، إنها الأغنيات و الأناشيد النضالية التي امتلأت بها الحناجر" و في هذا الإطار تتراوح قصائد المجموعة بين أقطاب متعددة، و لكنها جميعا تنجذب إلى محور أساسي هو ذلك الإحساس الحي بمعنى الوطن الذي أشرت إليه"6.

أغنيات نضالية مجموعة شعرية ، لمحمد الصالح باوية "الذي لم ينشر طوال حياته إلا ديوانا وحيدا، ولقد أمسى هذا الديوان بيضة الديك بعد أن تأكد اختفاءه أيام الفتنة الكبرى بالجزائر في العقد الأخير من القرن العشرين، و مع هذا إنّا نعتقد أنّه من أكبر

<sup>1-</sup> صلاح الدين باوية ، محمد الصالح باوية، ص 58

<sup>2-</sup> أبو القاسم سعد الله، تاريخ الجزائر الثقافي، ج 10، ص 514

<sup>3 -</sup> صلاح الدين باوية، محمد الصالح باوية، ص 156

<sup>4-</sup> محمد الأخضر السائحي، مقدمة ديوان أغنيات نضالية لمحمد الصالح باوبة، موفم للنشر،الجزائر،ط2012،201، 11

<sup>5-</sup> محمود الربيعي، مقدمة ديوان أغنيات نضالية، محمد الصالح باوبة، ص 15

<sup>6-</sup> محمد الربيعي، مقدمة ديوان "أغنيات نضالية، محمد الصالح باوبة ، ص 16



الشعراء الجزائريين المعاصرين في النصف الأخير من القرن العشرين  $^{11}$ . تضم (أغنيات نضالية) (12)قصيدة، من الشعر الجديد و الذي أطلقت عليه نازك الملائكة منذ 1947 بالشعر الحر من خلال- الكوليرا-  $^{2}$ ، و "الشعر المختلف الأوزان و القوافي  $^{18}$ ، عند بدر شاكر السياب، من خلال قصيدة -هل كان حبا - اللهم إلا استثنيا قصيدة "الشاعر و القمر  $^{14}$  و التي بنيت على نظام المقطوعات، كل مقطوعة بنيت على تنويع قافوي شبيه بشعر الموشحات، لكنها ضمن بحر واحد و هو مجزوء الرمل  $^{2}$ ، الذي استحوذ على سبع قصائد كاملة  $^{3}$ ، مما يجعل منه بحرا طلائعيا في تجربة محمد الصالح باوية الشعرية.

#### رابعا: تقديم المدونة: (قصيدة: ساعة الصفر)

بعد اطلاعنا على ديوان أغنيات نضالية، عن لنا أن نختار قصيدة (ساعة الصفر)، أنموذجا لهذه الدراسة العروضية التطبيقية، والتي خلد فيها شاعرنا ليلة نوفمبر1954،الليلة الفاصلة بين السكون والرفض، بين العبودية و تحطيم القيود، واصفا مراحل و ملابسات ميلاد هذا الغضب المظفر في وجه العدو الفرنسي الغاشم، ف (ساعة الصفر): "أنشودة نوفمبرية عظيمة تتغنى في لحظة من الزمن ليست كأي لحظة من لحظاته البلهاء، فالزمن هنا يستحيل إلى لحظات واعية من التاريخ الفاعل "7، و أمكنة النص كثيرة أهمها الزمن ليست كأي لحظة من لحظاته البلهاء، فالزمن هنا يستحيل إلى لحظات واعية من التاريخ الفاعل "7، و أمكنة النص كثيرة أهمها جبال الأوراس التي "أضحت رمزا لكل جبال الجزائر، و عنوانا للنصر المرتقب، وقصة قلما تتكرر في وطن آخر، فهو خاصية جزائرية "8، يمكن اعتبار (ساعة الصفر) إذن: " من أجمل ما كتبه الشعراء الجزائريون عن هذه الليلة العظيمة التي كانت بمثابة البرزخ الفاصل بين زمن العبودية و الهوان، و زمن الحرية و الانعتاق "9، و قد استشعر باوية قيمة الليلة التي كتب عنها، إنها ليلة ميلاد الحقيقة، إنها ليلة ميلاد الجزائر، لذلك فكأن " الشاعر تطلع إلى أن يكون مستوى شعره مماثلا لمكانة هذا الحدث السياسي الكبير الذي تناوله، و هو ميلاد الثورة الجزائرية العظيمة على حين غفلة من عين التاريخ الخامل، و على حين بغتة مما كان الدهر الناقم يتربص به للشعب الجزائري الذي منى في تاريخه بكل بلاء، و امتحن بكل شر و هوان "10.

إن القصيدة مؤرخة في 1958، و رغم ذلك فإنها "لم يحظر عليها أن تحتفظ بنكهة الطراوة الزمنية، و بحرارة الشحنة الشعرية الدافقة، وكأن الشاعر قالها، فعلا، ليلة الحدث العظيم، ليلة نوفمبر، في ساعة الصفر "11، و لعل الشاعر انهر بما أحدثته ليلة نوفمبر

<sup>2-</sup> ينظر نازك الملائكة ، قضايا الشعر المعاصر، منشورات مكتبة النهضة ، بيروت ، لبنان، ط-1967، 3، ص 23

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - ينظر المرجع نفسه ، ص 24

<sup>87.85</sup> محمد الصالح باوية، ديوان أغنيات نضالية ، ص $^4$ 

<sup>5-</sup> ينظر الجدول الإحصائي، محمد ناصر،الشعر الجزائري الحديث،اتجاهاته و خصائصه الفنية،1925-1975،دار الغرب الإسلامي،بيروت، لبنان، ط2، 2006، ص 272

<sup>6-</sup> ينظر المرجع نفسه، الصفحة نفسها

 $<sup>^{7}</sup>$  - عبد المالك مرتاض، أدب المقاومة الوطنية في الجزائر، ج $^{1}$ ، ص 422

<sup>8-</sup> محمد الصالح خرفي، جماليات المكان في الشعر الجزائري المعاصر، أطروحة دكتوراه، جامعة منتوري، قسنطينة، الجزائر،2006،2005، ص 48

<sup>9-</sup> عبد المالك مرتاض، أدب المقاومة الوطنية في الجزائر، ج1، ص 396

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>- المرجع نفسه ، ص 398

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> - المرجع نفسه ، ص 399



من تحولات جذرية في موازين القوى، و أزالت الغبار عن شعب ظنه المستعمر قد رضخ إلى الأبد، لذلك فقد أخذ كل وقته لفهم ما حدث أولا ثم ترجمته شعرا ثانيا، فكأن" الشاعر كان شاهد عيان لما حدث و كان متفاعلا معها و منفعلا بها، رغم مرور أربع سنوات عليها"<sup>1</sup>.

و (ساعة الصفر) من الشعر الجديد في الجزائر، و الذي يعد شاعرنا "من أكبر الذين أسسوا تأسيسا فنيا، في الحقيقة، للقصيدة الجديدة، بل لعله أن يكون أكبر شاعر في ذلك على الإطلاق ظهر قبل أعوام السبعين" وإن كانت بعض المصادر تشيد بقصيدة (طريقي) لأبي القاسم سعد الله من حيث ريادته الفعلية في تعاطي القصيدة الحرة في الجزائر ، وهي الأخرى تشيد بطريق الثورة المسلحة كحل جذري لقطع دابر المستعمر الفرنسي، و هذا ما يؤسس لفكرة نشاط الشعر الحر في الجزائر بنشاط الفكر و الفعل الثوري.

ساعة الصفر من أطول قصائد ديوان: أغنيات نضالية، في تمتد من الصفحة 49 إلى الصفحة54، برهن من خلالها محمد الصالح باوية عن عبقرية فذة في ترجمة الحدث التاريخي المتمثل في اندلاع الثورة الجزائرية المظفرة عام 1954، في قالب شعري جديد، يعتمد على نظام التفعيلة و السطر الشعري لا نظام البيت الشعري، مع تكثيف لغوي ملفت للانتباه، بعيدا عن اللغة التقريرية، حيث وزعها عبر سبعة مقاطع شعرية، قائمة على وحدة الوزن (مجزوء الرمل)، مختلفة في البناء القافوي، و في الكم السطري، يجمعها الحدث المتنامي من مقطوعة إلى أخرى و التفعيلة ( فاعلاتن)، إذْ نلخصها في هذا الجدول

| الوزن الشعري                       | التفعيلة                                | عدد الأسطر     | رقم المقطع       |
|------------------------------------|-----------------------------------------|----------------|------------------|
| مجزوء الرمل                        | فاعلاتن                                 | 29             | المقطع الأول     |
| مجزوء الرمل                        | فاعلاتن                                 | 15             | المقطع الثاني    |
| مجزوء الرمل                        | فاعلاتن                                 | 10             | المقطع الثالث    |
| مجزوء الرمل                        | فاعلاتن                                 | 21             | المقطع الرابع    |
| مجزوء الرمل                        | فاعلاتن                                 | 08             | المقطع الخامس    |
| مجزوء الرمل                        | فاعلاتن                                 | 18             | المقطع السادس    |
| مجزوء الرمل                        | فاعلاتن                                 | 09             | المقطع السابع    |
| وحدة الوزن<br>اختلاف الكم التفعيلي | وحدة التفعيلة مع اف<br>اختلاف التشكيلات | 110 سطرا شعريا | سبعة مقاطع شعرية |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - أبو القاسم سعد الله، تاريخ الجزائر الثقافي، ج10، ص 515

<sup>2-</sup> عبد المالك مرتاض، معجم الشعراء الجزائريين في القرن العشرين، دار هومة، الجزائر، ط 1،2007، ص290

<sup>3-</sup> ينظر محمد ناصر، الشعر الجزائري الحديث، اتجاهاته و خصائصه الفنية، ص151



بدا محمد الصالح باوية مهندسا عبقريا من خلال بناء قصيدته في شكل هندسي، يعلو وينخفض كما وتعبيرا، و لعلك تلاحظ غزارة المقاطع الشعري الأول من حيث الكم السطري، و هذا راجع أنه مقطع استهلالي رصد فيه الشاعر اللحظات التي سبقت اندلاع الثورة، ثم لحظات اندلاعها، مبينا أنه قرار لا رجعة فيه، وأنه يشكل يقظة الإنسان الجزائري و ميلاد الحقيقة، و جاءت الحقيقة في النص الشعري معرفة ليس لدواعي إيقاعية كما قد يفهم و لكنها للدلالة على إدراك الشعب الجزائري للحقيقة التي من أجلها ثار، حيث قال في نهاية المقطع الشعري:

ساعة الصفر، انفجارات عميقة

يقظة الإنسان، ميلاد الحقيقة1

و الملاحظ في تجربه ( ساعة الصفر)أن الشاعر يتبني قضية اندلاع الثورة من خلال الفرد الذي يأوي الجماعة حيث قال:

أنشديني، أنشديني، يا صديقه

هذه أرضى أنا...

أرض خرافي، يا أخي2

إلى أن يقول:

ها أنا ظل زنادي...

ظل آمالي، و أحشاء ملاحم

ها أنا أشرّع صدري<sup>3</sup>

فهذه الياء التي قد يبدو أنها تعود على الذات الابداعية، في الحقيقة " ياء تتمخض في دلالتها الشعرية للشعب الجزائري كله، وخصوصا للثوار الذين أوقدوا للمقاومة الوطنية نارها، و أججوا لها أوارها، فالذات هنا تذوب في الجماعة"<sup>4</sup>.

و يختتم باوىة هذا الوصف الدقيق لتطورات الثورة الجزائرية المظفرة من خلال ليلة نوفمبر، بقوله:

ساعة الصفر انطلاقات مشاعر

يقظة الإنسان، ميلاد الجزائر 5

إذن فالشاعر كان قد أدرك منذ 1958 سنة كتابة النص الشعري، أن ليلة نوفمبر 1954، هي وعي جماهيري و يقظة شعبية، أدت أولا إلى انفجارات عميقة، و تؤدي لاحقا إلى استقلال الجزائر ( ميلاد الجزائر على حد تعبير الشاعر ).

<sup>1-</sup> محمد الصالح باوية، ديوان أغنيات نضالية، قصيدة: ساعة الصفر، السطران الشعريان الأخيران من المقطع الأول، ص 50

<sup>2 -</sup> المصدر نفسه، ص 51

<sup>3 -</sup> المصدر نفسه، الصفحة نفسها

<sup>4-</sup> عبد المالك مرتاض،أدب المقاومة الوطنية في الجزائر، ج1، ص 418

<sup>5-</sup> محمد الصالح باوية، أغنيات نضالية، السطران الشعربان الأخيران من القصيدة الشعرية ،ص 54



ليلة نوفمبر الخالدة ألهمت عددا غير قليل من الشعراء الجزائريين و العرب، إلا أن قصيدة ساعة الصفر لمحمد باوية "أجمل قصيدة قيلت في ليلة الفاتح نوفمبر حتى الآن، كما هي أحدث قصيدة و أجدها كتابة في نوعها أيضا"1.

#### 2- التخريج العروضي لقصيدة ساعة الصفر

#### أولا :هندسة الوزن الشعرى و فضاء النص

في هذا العنصر الحيوي من مقالتنا، ندرس طبيعة الوزن الشعري الذي امتزج بتجربة "ساعة الصفر" الشعرية، كما أننا سنتتبع من خلال نماذج مقطعية منتقاة لظاهرة انتشار التفعيلات من خلال الأسطر الشعرية أو الأسطار الشعرية على حد تعبير عبد المالك مرتاض<sup>2</sup>.

اختار الشاعر محمد الصالح باوية مجزوء الرمل لقصيدة ( ساعة الصفر)،و قد احتل هذا الوزن الشعري المرتبة الأولى في ديوان "أغنيات نضالية" حيث جاءت على منواله 07 قصائد شعرية من أصل (12 قصيدة) و هي نسبة طوفانية كما ترى.

بحر الرمل، بحر تراثي، يستعمل تاما و مجزوءا، يتكون من نواة تفعيلية واحدة ( فاعلاتن) تتكرر ست مرات بين الصدر والعجز، وتتكرر أربع مرات في المجزوء بين الصدر و العجز، له عروضان و ستة أضرب، زحافاته: الخبن والكف، و علله: الحذف و القصر والتسبيغ، و زحاف الخبن مستملح فيه و حسن<sup>3</sup>، و تعتقد السيدة نازك الملائكة أن البحور الصافية و التي نواتها التفعلية واحدة، هي الأكثر مناسبة لظاهرة الشعر الجديد أو الحر، "والواقع أن نظم الشعر الحر، بالبحور الصافية، أيسر على الشاعر من نظمه بالبحور المروجة، لأن وحدة التفعيلة هناك تضمن حرية أكبر، و موسيقة أيسر، فضلا عن أنها لا تتعب الشاعر في الالتفات إلى تفعيلة معينة لا بد من مجيئها منفردة في خاتمة كل سطر"4

و بحر الرمل ارتبط ارتباطا وثيقا بتجربة الشعر الحر في الجزائر قبيل الاستقلال، ففضلا عن ما صرحت به السيدة نازك الملائكة في هذا الشأن، فإن" اهتمام الوجدانيين بهذا البحر يعود إلى علاقته الوطيدة بميولهم الذاتية، وتغنيهم بألامهم وآمالهم الفردية أو الاجتماعية "5، بمعنى أن إيقاع بحر الرمل له من الخصائص ما يجعله يتواشج مع الموضوعات الغنائية الوجدانية، مثل الحنين و الشكوى و الاغتراب، و لا غرو في ذلك "أن أغلب ما نظم من شعر في شكل أناشيد، و لاسيما في الفترة التحريرية إنما جاء على هذا الوزن"6، إذن فبحر الرمل مرتبط ارتباطا وثيقا بالإيقاع المطرب و الجانب الوجداني، كالفرح أو الترح، وآية ذلك أن نواته التفعيلية (فاعلاتن) ذات نغم سريع الحركة<sup>7</sup>، بحجة أنها تفتتح بسبب خفيف، و قد"شهد هذا البحر تطورا ملموسا على يد شعراء القصيدة

<sup>1-</sup> عبد المالك مرتاض، معجم الشعراء الجزائريين في القرن العشرين، ص 290

<sup>2-</sup> ينظر عبد المالك مرتاض، أدب المقاومة الوطنية في الجزائر، ج1، ص410

<sup>3 -</sup> ينظر على سبيل المثال لا الحصر،محمود مصطفى،أهدى سبيل إلى علمي الخليل،العروض و القافية،تحقيق سعيد محمد اللحام،عالم الكتب،بيروت،لبنان،ط1،1996،1،ص 72،69

<sup>4-</sup> نازك الملائكة، قضايا الشعر المعاصر، ص 64

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>-محمد ناصر ، الشعر الجزائري الحديث ، اتجاهاته و خصائصه الفنية ، ص258

<sup>6-</sup> محمد ناصر، الشعر الجزائري الحديث، ص 258

<sup>7-</sup> المرجع نفسة، الصفحة نفسها



المرسلة و الحرة، إذ لا نكاد نجد شاعرا واحدا من هؤلاء لم ينظم على هذا الوزن، فهو يحتل المرتبة الأولى في ديوان (ثائر و حب) لسعد الله، و( أغنيات نضالية) لباوبة، و يحتل المرتبة الثانية بعد الرجز عند سائر الشعراء الآخرين".

و هذا التوجه إلى إيقاع بحر الرمل ليس حكرا على شاعرنا باوية، و انما هو توجه عام لدى شعراء القصيدة الحرة، بين المشرق و المغرب، السبب الذي جعل إبراهيم أنيس يطلق عليه الوزن المحبوب في عصرنا الحديث والذي شهد نهضة كبيرة في النظم².

قال محمد الصالح باوية<sup>3</sup>:

أنشديني، أنشديني، يا صديقه ،

0/0//0/ 0/0//0/ 0/0//0/

فاعلاتن فاعلاتن فاعلاتن

هذه أرضي أنا...

0//0/0/0//0/

فاعلاتن فاعلا

أرض خرافي، يا أخي

0//0/0/0///0/

تن فعلاتن فاعلا

أرض الصديقة

0/0//0/0/

تن فاعلاتن

و الصدى يجتر ... يجتر نجوما و تواريخا

0/0/0///0/0///0/0//0/0/0/0/

فاعلاتن فاعلاتن فعلاتن فعلاتن فا

و أغلالا رهيبهُ

0/0//0/0/0//

علاتن فاعلاتن

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- المرجع نفسه ،ص 261

<sup>2-</sup> ينظر إبراهيم أنيس،موسيقي الشعر،مكتبة الأنجلو المصربة، القاهرة،دط،1972،ص 206

<sup>3-</sup> محمد الصالح باوية، أغنيات نضالية، قصيدة ساعة الصفر، المقطع الثالث، ص 51



الصدى يجهش بالإعصار، بالغلات

لاتن فعلاتن فاعلاتن

الصدى يغرق في عمق كياني

0/0///0/0///0/0//0/

فاعلاتن فعلاتن فعلاتن

إنّيْ طفحٌ مُبيدٌ،يا حَبيبهْ1

0/0//0/0/0/0/0/0/0/0/

فاعلاتن فاعلاتن فاعلاتن

في هذا المقطع الشعري و هو الثالث ترتيبا في القصيدة الشعرية، يشرك الشاعر معه الصديقة و الأخ والحبيبة، في ترديد أناشيد الثورة و الجموح في طلب الحرية، إنها ثورة شعبية، تواشجت البندقية مع الأنشودة في كسر الأغلال و إعلان الإعصار، لا فرق بين امرأة و رجل، مثقف و أمّي، الأرض أرض هؤلاء جميعا، لذلك غلبت عليها ظاهرة التكرار و الالحاح مثل تكرار (أنشديني، أرضي أنا، أرض، الصدى، يجتر)، وهي تكرارات دلت على بلوغ مرحلة الثورة أوجها و العزائم أقصاها، فكيف وزع الشاعر تفعيلات مجزوء الرمل في فضاء النص؟ و ما مدى مسايرته لشعر الرواد في المشرق الذين أسسوا لهذا الشعر الجديد؟

للإجابة عن السؤال نحوصل ذلك في هذا الجدول

| الملاحظة    | عدد التفعيلات | السطر  |
|-------------|---------------|--------|
| سالمة تماما | 03            | الأول  |
| تدوير عروضي | 02            | الثاني |
| تدوير عروضي | 02            | الثائث |
| أقصر سطر    | 01            | الرابع |

<sup>1-</sup> مثبتة في الديوان (إنّي) فتكون التفعيلة (فاعلني) و هذا التغير لا أساس له في بحر الرمل من حيث الزحافات المفردة أو المركبة و كذلك علل النقص و الزيادة، إلا أن تكون كم قال محمد ناصر في كتابه: الشعر الجزائري الحديث، ص 268، من الأخطاء العروضية ، فقمنا بزيادة النون (إنّني) فاستقامت (فاعلاتن).





| أطول سطر و تدوير     | 04        | الخامس         |  |
|----------------------|-----------|----------------|--|
|                      | 02        | السادس         |  |
| تدوير عروضي          | 03        | السابع         |  |
|                      | 02        | الثامن         |  |
| مخبونة               | 03        | التاسع         |  |
| سالمة تماما          | 03        | العاشر         |  |
| كثرة التدوير العروضي | 26 تفعيلة | عشر أسطر شعرية |  |
| و زحاف الخبن         |           |                |  |

#### قراءة الجدول:

بعد الدراسة العروضية للمقطع الثالث من القصيدة، و حوصلتنا ذلك في جدول إحصائي، يمكننا الآن تثبيت الملاحظات التالية:

- ارتبط مجزوء بحر الرمل بحالة الشاعر النفسية المتأرجحة بين الغبطة و الدهشة و الحنق، فهو في الفرح يدعو إلى الإنشاد، و في الغضب إلى الإعصار و الثأر من العدو الفرنسي، و احتضن هذه الانفعالات المختلفة إيقاع بحر الرمل (فاعلاتن)، و إن كان حازم القرطاجني قدرأى في الرمل لينا وضفعا أ، و سنتيبن ذلك و نناقشه في حديثنا عن المقاطع الصوتية.
  - المقطع الشعري الثالث موحد التفعيلة ( فاعلاتن) من مجزوء الرمل، كغيره من المقاطع الشعرية الأخرى.
- الأسطر الشعرية متماثلة في التفعيلة، مختلفة في الكم التفعيلي، فأدنى سطر يتكون من تفعيلة واحدة، و أقصى سطر يتكون من أربع تفعيلات، مثل السطر الخامس، و من خلال فلينا لباقي المقاطع الشعرية، لم نجد سطرا شعريا يحتوي على أكثر من ذلك، فالمراوحة كانت إذن بين تفعيلة واحدة رملية و أربع كحد أقصى، فعلى أي أساس فلسفي و فني بنى و هندس شاعرنا أسطر قصيدته الشعرية، لنعد إلى السطر الخامس و السادس:

قال محمد الصالح باوية:

و الصّدى يجترّ ... يجتر نجوما و تواريخا

و أغلالا رهيبه

ماذا لو جعلنا من السطرين الشعريين سطرا واحد

و الصِّدي يجترّ ... يجترّ نجوما و تواريخا و أغلالا رهيبه المَّدي

0/0//0/0/0/0/0/0/0//0/0//0/0/0/0/0/0/

<sup>1-</sup> ينظر حازم القرطاجني، منهاج البلغاء و سراج الأدباء ،تحقيق محمد الحبيب ابن الخوجة، دار الغرب الإسلامي، بيروت ، لبنان، ط3، 1986 ،ص 268 ، 269



فاعلاتن فاعلاتن فعلاتن فعلاتن فاعلاتن

من حيث دلالة السطرين الشعرين المدمجين ،يجعل الحدث متواصلا ،مثبتا في الذهن، وهي حالة الركود و الخنوع التي شهدتها السنوات التي سبقت ميلاد الحقيقة، ميلاد الثورة في رأي المستمعر على الأقل، لكنها من الناحية العروضية يصير السطر الشعري مكونا من ست تفعيلات من الرمل، وهذا لا ينطبق مع رؤية الشاعر الفنية، رغم أنها رخصة أقدم عليها الرواد حيث قالت نازك الملائكة: "أساس الوزن في الشعر الحر أنه يقوم على وحدة التفعيلة، و المعنى البسيط الواضح لهذا الحكم أن الحرية في تنويع عدد التفعيلات، أو أطوال الأشطر تشترط بدءا أن تكون التفعيلات في الأشطر متشابهة تمام التشابه" أ، إلى أن تقول "و يمضي على هذا النسق، حرا في اختيار عدد التفعيلات في الشطر الواحد، غير خارج على القانون العروضي لبحر الرمل، أي عدم تجاوز العدد التفعيلي المسموح به وهو ست تفعيلات المرمل" أن فمعنى عدم الخروج على القانون العروضي لبحر الرمل، أي عدم تجاوز العدد التفعيلي المسموح به وهو ست تفعيلات الحر، بحجة وجود رخصة في إطالة السطر حيث قالت: "يمتنع التدوير في الشعر الحر لأنه شعر حر" و و و مفسر ذلك في معرض الحر، بحجة وجود رخصة في إطالة السطر حيث قالت: "يمتنع التدوير في الشعر الحر لأنه شعر حر" و تفسر ذلك في معرض أخر بقولها: "فالشعر الحر يبيح للشاعر أن يطيل الشطر وفق حاجته. و بعد فإن كون الشعر الحر يمنح الشاعر حرية إطالة أشطره، و تقصيرها و الوقوف حيث يشاء بحسب مقتضي المعنى، ينفي الحاجة إلى التدوير أصلا" أه.

القضية التي نناقشها هنا ليست التدوير بالضرورة و لكن الحرية في إطالة السطر الشعري في حدود روح بحر الرمل السداسي، فكان بإمكان شاعرنا أن يستعمل التبديلات الكمية من تفعيلة الى ست، ثم إن هناك مشكلا في مصطلح المجزوء، فتراثيا مجزوء الرمل هو رباعي التفعيلة، فلو تجاوزها في الشعر الحر إلى خمس و ست، في هذه الحال هل يصير تاما أم مجزوءا، و كيف يمكن إصدار الحكم و الأسطر مختلفة فيما بينها في الكم التفعيلي بحكم فلسفة القصيدة الجديدة، و هذه في الحقيقة واحدة من مشاكل الشعر الحر.

- احتوى المقطع الشعري على 10 أسطر شعرية، و 25 تفعيلة،20 منها سالمة، و 06 منها مزاحفة بزحاف الخبن، فلو كانت قصيدة عمودية لاحتجنا إلى أربعة أبيات شعرية من الرمل التام، و إلى ستة أبيات شعرية من الرمل المجزوء، و هنا يكمن الفارق في هندسة النص التراثي و النص الجديد و فضاء البياض و السواد في كليهما.
  - كما شهد المقطع الشعري وفرة ظاهرة التدوير الشعري (أربع مرات).
- خلو تام من العلل و مرد ذلك اعتماد الشاعر على ظاهرة التدوير حيث كانت هناك إمكانية لورود علة الحذف مثلا: ( فاعلا....تن)،لكن التدوير منع ذلك

## ثانيا :المقاطع الصوتية:

سنركز في دراستنا للمقاطع الصوتية على نوعين مهمين و هما المقاطع الطويلة و المقاطع القصيرة، على أن المقطع الطويل سنرمز له (/0) و المقطع القصير(/)، و تتم الدراسة من خلال مقطع شعري متوسط الحجم، و تهدف الدراسة إلى معرفة واقع المقاطع الصوتية في تجربة (ساعة الصفر) و دلالات ذلك، على المستوى الإيقاعي و النفسي معا.

<sup>1-</sup> نازك الملائكة، قضايا الشعر المعاصر، ص 63

<sup>2 -</sup> المرجع نفسه، الصفحة نفسها

<sup>3-</sup> نازك الملائكة، قضايا الشعر المعاصر، ص 97

<sup>4 -</sup> المرجع نفسه، ص 98



و المقطع الصوتي أصلا هو عبارة " عن حركة قصيرة أو طوبلة، مكتنفة بصوت أو أكثر من الأصوات الساكنة"1.

و هي كذلك "وحدات تركيبية أو أجزاء تحليلية يمكن أن يحلل الوزن على أساسها" 2، لا بل "علها تبني الأوزان الشعربة" 3.

قال محمد الصالح باوبة في المقطع السابع و الأخير من قصيدة "ساعة الصفر":

إنْ تزرنا أيّها النجم المغامر4

نطلق الأقمار من غضبة ثائر

نعتق الأسرار من صمت الخناجر

و غدا حين تواريك حناجر

و مروج و فجاج و مصائر

تنحنى للشمس أهداب السنابل

تقرع الأجراس في أقصى الخمائل

ساعة الصفر انطلاقات مشاعر

يقظة الإنسان، ميلاد الجزائر

كما قلنا من قبل أن الشاعر نظم القصيدة في 1958، أي بعد مرور أربع سنوات كاملة على انطلاق الثورة الجزائرية، و هذا المقطع يصور بعمق تباشير ميلاد الجزائر الجديدة، الجزائر الحرة، و السطر الأخير يدلل على ذلك، فوعي الإنسان الجزائري و إدراكه لحقيقة المستعمر الفرنسي ، يؤدي حتما إلى ميلاد الجزائر التي يتمثلها الشاعر.

نحاول أن ندرس سطرين شعريين خاليين من الزحافات و العلل، و سطرين آخرين لحقت بتفعيلاتهما تغيرات زحافية.

إِنْ تزرنا أيُّها النَّجِمُ المغامرْ

0/0//0/0/0/0/0/0/0/0/

طقطط طقطط طقطط

المقاطع الطوبلة: 09 القصيرة: 03

أنت تلاحظ أن السطر الشعري احتوى على ثلاث تفعيلات من الرمل (فاعلاتن) و كلها وردت سالمة، لم يعتربها أي زحاف، و هذه الصورة النظرية لبحر الرمل، كما وردت في الدائرة العروضية، فالمقاطع الطويلة مهيمنة على المقاطع القصيرة، و بالتالي فإن سرعة البحر تتسم وفاق هذا بالتراخي، و التمهل، لأن المقطع الطوبل يتخذ حيزا زمنيا أكبر من المقطع القصير، وآية ذلك أن الشاعر

<sup>1-</sup> محمود عسران، البنية الإيقاعية في شعر شوقي، مكتبة بستان المعرفة،الإسكندربة،مصر،ط1،2006،ص 49

<sup>2 -</sup> المرجع نفسه، الصفحة نفسها

<sup>3-</sup> إبراهيم أنيس، الأصوات اللغوبة، مكتبة الأنجلو المصربة، دط، 1999، ص 131

<sup>4-</sup> محمد الصالح باوية، أغنيات نضالية، قصيدة (ساعة الصفر) المقطع السابع و الأخير، ص 54



أكثر من المدود التي تتطلب مدا للصوت و إنشادا الذي يعد "أكثر المصطلحات ثراء و إيحاء، فهو يتصل بنظام اللغة و بعناصر الادهاش والجمال فها، و يتصل من جانب آخر باللفظة و تكوينها، بجرسها الرنان و صورتها المفضية إلى القلب، و هو هذا التركيب الوزني في المقاطع يدعو إليه النفس، فتتداعى طربا لحلاوة يختزنها السمع و يودعها البصر والاحساس"، و قد يكون وراء هذا التراخي تلك النشوة التي يشعرها بها شاعرنا من جراء الانتصارات الباهرة التي حققها الشعب الجزائري في كفاحه المسلح ضد فرنسا، و كأنه يردد و يعيد هذه الأنشودة النوفمبرية على حد تعبير عبد مالك مرتاض، بما يتناسب" مع الهتافات التي امتلأت بها الحناجر آنذاك"<sup>2</sup>.

و يمضي السطر الثالث و الرابع على نفس المنوال ،أي هيمنة المقاطع الطويلة على القصيرة، بتفعيلة رملية سالمة، اللهم إلا إذا استثنينا التفعيلة الأخيرة من السطر الثاني حيث اعتراها زحاف الخبن، فأسقط مقطعا طوبلا، و أضاف مقطعا قصيرا

أما السطران الرابع و الخامس، فيختلفان كلية

و غَدا حينَ تُواربك حَناجرٌ

0/0///0/0////0/0///

ق ق ط ط ق ق ط ط ق ق ط ط

المقاطع الطويلة: 06 المقاطع القصيرة: 06

أنت تلاحظ تساوي المقاطع الطويلة مع المقاطع القصيرة، رغم تساوي الكم التفعيلي مع الأسطر الشعرية السابقة، أي ثلاث تفعيلات رملية، فما الذي سوى بينهما؟ لا شك أن زحاف الخبن المستحسن في تفعيلة الرمل $^{8}$ ، هو الذي قاد هذا الانزياح المقطع من الهيمنة إلى التعادل، و هكذا تقوم الزحافات بإحداث جماليات إيقاعية و تنويعات تفعيلية، فلو استمر المقطع على نسق تفعيلي واحد لضجرت منه الاذن السامعة $^{4}$ ، بمعنى آخر أن الشاعر يحتاج إلى تبديلات موسيقية بين أسطر قصيدته، و الانزياحات الزحافية واحدة من أهم وسائل هذه التبديلات، مما يدل بحق عن "نفور من الشكل الثابت للشعر العربي، و الرغبة في إيجاد شكل يتدفق معه التعبير عن التجربة الشعورية".  $^{5}$ 

و يستمر السطر الخامس على نفس نسق السطر الرابع ،فتفعيلاته الثلاثة كلها مزاحفة خبنا، ليعود الشاعر في باقي الأسطر المتبقية ( من 5 إلى 9) إلى الطريقة الاستهلالية و هي تفعيلات سالمة و بالتالي هيمنة المقاطع الطويلة على القصيرة.

لا يجب أن نخلط بين الليونة و التراخي، الليونة و الضعف اللذان تحدثا عنهما حازم القرطاجني، في منهاجه، يتعلقان بتفعيلة الرمل التي تبدأ بسبب خفيف( فا =/0) و تنتهي به (تن=/0)، فهو لين في البداية والنهاية على عكس الطويل مثلا، الذي يبدأ بوتد مجموع، و لا غرو فالأوتاد أقوى من الأسباب، أما التراخي فيكمن في حدود ما نعرف في وفرة المدود و هيمنة المقاطع الطويلة.

<sup>1-</sup> محمد المبارك، استقبال النص عند العرب، المؤسسة العربية للدراسات و النشر، بيروت ،لبنان،ط11999،، ص 118

<sup>2-</sup> شلتاغ عبود شراد، حركة الشعر الحر في الجزائر، المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر، دط، 1985، ص137

<sup>3-</sup> ينظر على سبيل المثال لا الحصر، محمود مصطفى، أهدى سبيل إلى علمي الخليل، العروض والقافية، ص 72

<sup>4 -</sup> ينظر نازك الملائكة، قضايا الشعر المعاصر، ص 34

<sup>5-</sup> شلتاغ عبود شراد، حركة الشعر الحر في الجزائر، ص 72



#### نورد هذه الاحصائيات العروضية

عدد الأسطر: 09 عدد التفاعيل: 27 السالمة:19 المخبونة: 08 التدوير: 00

عدد المقاطع الطوبلة: 73 عدد المقاطع القصيرة: 32 المجموع: 104

## ملاحظات حول المقطع الشعري:

- المقطع الشعري السابع أشبه بقصيدة عمودية، أو ما سماه المهجريون الثنائيات، إذ لا يصعب أن نجمع سطرين متتابعين للتحصل على بيت شعري من صدر و عجز و آية ذلك:

إِنْ تزرِنا أيّها النّجم المُغامرُ نطلق الأقمار من غضبة ثائرُ

فاعلاتن فاعلاتن فاعلاتن فعلاتن فعلاتن

فالشاعر في هذا المقطع على عكس المقاطع السابقة، عاد إلى هندسة و شكل القصيدة العمودية، و هذا يوحي بحضور الشكل الشعري التراثي في أذهان الشعراء، فيحنون إليه بين الفينة و الفينة، و مصداقا لقول نازك الملائكة، أن البحر القائم على وحدة التفعيلة يتيح حربة و يسرا لصاحبه.

- هذا المقطع الشعري بنيت أسطره كلها جمعاء على ثلاث تفعيلات سالمة في المجمل و مخبونة أيضا، و هذا على عكس المقاطع الست الأولى، فهناك ثمة مراوحة في الكم التفعيلي من (1 إلى 4)، مما يجعل نهاية قصيدة (ساعة الصفر) أقرب إلى نص شعري عمودي أو موشح، و نازك الملائكة كانت قد رفضت هذا التنميط، لأنه يحدث تداخلا بين التراث و المعاصرة، و لا يحقق للشاعر الفرادة و التميز.
- المقطع الشعري خال تمام الخلو من ظاهرة التدوير العروضي و هذا ما يؤكد وجهة نظرنا حول قرب المقطع من الشكل التراثي.
- المقطع فيه كثير من التكرارية بدليل هيمنة الراء كحرف روي، حيث اجتاح سبعة أسطر شعرية من تسع، و هي نسبة طوفانية، و هذا ما يؤكد الحالة المنتشية لشاعرنا بسبب ما أحرزته الثورة الجزائرية من انجازات.

# ثالثا :التدوير العروضي بين التماسك النصي و الفاعلية الإيقاعية:

لم يعرف النقد العربي القديم مصطلح التدوير، لكنه عرف "المداخل من الأبيات ما كان قسيمه متصلا بالآخر، غير منفصل منه، و قد جمعتهما كلمة واحدة، و هو المدمج أيضا"، و المداخل أو المدمج هو كل بيت "اشترك شطراه في كلمة واحدة، بأن يكون بعضها في الشطر الأول و بعضها في الشطر الثاني، و معنى ذلك أن تمام وزن الشطر يكون بجزء من كلمة"²، و كانت العرب تكتب بين الشطرين المدمجين حرف (م) في الغالب، حيث كان "في نظرهم مجرد ظاهرة ينعكس أثرها على المظهر الكتابي للشعر، و اختصوه لذلك برمز كتابي يشير إليه، و يكتفى به أحيانا عن تقسيم الكلمة بين شطري البيت، و هو عبارة عن حرف - م- يوضع حيث يكون الفراغ الفاصل بين شطري البيت".

هذه الظاهرة العروضية التراثية، لم يحفل بها كثيرا النقاد العرب القدماء، فلم يتناولوها "تناولا ذوقيا، بل كان كل ما صنعوا أنهم نصوا على جواز وقوعه بين الأشطر، دونما إشارة إلى المواضع التي يتمنع فيها، لأن الذوق لا يستسيغه، و الواقع أن

<sup>1-</sup> ابن رشيق، العمدة في صناعة الشعر ونقده،،ج1،تحقيق النبوي عبد الواحد شعلان، مكتبة الخانجي،القاهرة،ط1،2000، ص 284

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - نازك الملائكة، قضايا الشعر المعاصر، ص 89 و ينظر أيضا صابر عبد الدايم، موسيقى الشعر بين الثبات و التطور، مكتبة الخانجي، القاهرة، مصر،ط3، 1993 ص20،219.

<sup>3-</sup> عمر خليفة بن إدريس ، البنية الإيقاعية في شعر البحتري، منشورات جامعة قاربونس ،بنغازي ،ليبيا،ط3 ،2003ص 375



لكل شاعر مرهف الحاسة، ممن مارس النظم السليم، و نما سمعه الشعري، لا بد أن يدرك بالفطرة أن هناك قاعدة خفية تتحكم في التدوير بحيث يبدو في مواضع ناشزا يؤذي السمع"1.

و التدوير مطلب موسيقي إيقاعي في المجزوءات و قصار الأوزان و ذلك راجع "إلى كون المجزوءات قصيرة الأشطر مما يجعل الاحتياج إلى الاستمرار النطقي أمرا مقبولا، فكأن البيت كله شطر واحد، كما أن قصر البحر و التعجيل بنهاية كل شطر قد يخلق أحيانا نوعا من الرتابة ينفها التدوير"<sup>2</sup>.

التدوير العروضي ينتاب مجزوءات البحور بحكم قصرها، و"يسوغ في كل شطر تنتهي عروضه بسبب خفيف مثل فعولن" 3، و لا يسوغ في غير هذه المواضع كالأوتاد، و هو دليل قوة في الأعاريض 4، ليس ظاهرة كتابية 5، بقدر ما هو ظاهرة شعرية إيقاعية 6"تسبغ على البيت غنائية وليونة 7، لها علاقة وطيدة بالإنشاد "يحث على الاسترسال في الانشاد حتى يكون المنشد بإزاء وقفة القافية 8.

الشعر الحر أو الجديد أو التفعيلة، ظاهرة عروضية على حد تعبير نازك الملائكة<sup>9</sup>، "يتناول الشكل الموسيقي للقصيدة و يتعلق بعدد التفعيلات في الشطر، و يعنى بترتيب الأشطر و القوافي، وأسلوب استعمال التدوير و الزحاف"<sup>10</sup>، بمعنى أن ظاهرة التدوير من أهم قضايا الشعر الحر، حيث تكرست و تعززت كتلوين إيقاعي جديد، و رغم ذلك فالسيدة نازك الملائكة جزمت قائلة: "ينبغي لنا أن نقرر، أن التدوير يمتنع امتناعا تاما في الشعر الحر، فلا يسوغ للشاعر أن يورد شطرا مدورا"<sup>11</sup>، و مرد ذلك أن الشاعر قد افتك حرية تامة في إطالة و تقصير أسطره الشعرية، و أن ما ورد من تدوير في الشعر الحر، لا ينسب للرواد الذين أدركوا فلسفة النص الحر، بل للناشئين الذين أخلطوا بين النص الشعري التراثي و الجديد، إنما تحدثت السيدة نازك الملائكة عن آفة التدوير الدلالي و هو ترابط الأسطر حتى تصير سطرا واحدا، مما يغيب ظاهرة الوقفة المهمة في الشعرية.

هكذا نخلص إلى أن التدوير نوعان: تدوير عروضي و الذي رفضته نازك الملائكة رفضا قاطعا في تأسيسها و تأصيلها لظاهرة الشعر الحر، رغم أنه صار بعد ذلك خصيصة إيقاعية بامتياز، و هذا النوع هو الذي سنبحث له عن تواجد في قصيدة (ساعة الصفر) لمحمد الصالح باوبة، و تدوير دلالي والذي نكتفي بالإشارة إليه من خلال نماذج فحسب.

التدوير العروضي في المقطع الأول:

المدى و الصمت و الرّبح

<sup>1-</sup> نازك الملائكة، قضايا الشعر المعاصر، ص 90

<sup>2-</sup> أحمد كشك، الزحاف و العلة، رؤية في التجريد و الأصوات و الإيقاع، دار غريب، القاهرة، مصر،ط1، 2005، ص 148

<sup>3-</sup> نازك الملائكة، قضايا الشعر المعاصر، ص 90

<sup>4 -</sup> ينظر ابن رشيق القيرواني، العمدة ، ج1،ص 284

<sup>5-</sup> ينظر عمر خليفة ادربس، البنية الإيقاعية في شعر البحتري، ص 375

<sup>6-</sup> ينظر المرجع نفسه، الصفحة نفسها

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>- نازك الملائكة، قضايا الشعر المعاصر، ص 108

<sup>8 -</sup> عمر خليفة بن إدريس ،البنية الإيقاعية في شعر البحتري، ص 384

<sup>9-</sup> ينظر نازك الملائكة ، قضايا الشعر المعاصر، ص 53

<sup>10 -</sup> نازك الملائكة، قضايا الشعر المعاصر، ص 53

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> - المرجع نفسه، ص 95

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> - ينظر المرجع نفسه، ص 30





```
0/0/0//0/0/0//0/
             فاعلاتن فاعلاتن <u>فا</u>
تذرّى رهبة الأجيال في تلك الدقيقه
 0/0//0/0/0/0/0/0/0/0/0/0//
 علاتن فاعلاتن فاعلاتن
             قطرات العرق الباني
               0/0/0///0/0///
               فعلاتن فعلاتن <u>فا</u>
                         نداءُ...
                         0/0//
                         <u>علاتن</u>
                    ثورة خرساء
                    /0/0/0//0/
                   فاعلاتن فاع
                    أهوال مغيره
                  0/0//0/0/0/
                   لاتن فاعلاتن
             الأسارير صدى حلم
             0/0/0///0/0//0/
              فاعلاتن فعلاتن <u>فا</u>
      تبدى في الجباه السمر يوما
         0/0//0/0/0/0/0/0/0//
         علاتن فاعلاتن فاعلاتن
```

و هكذا يمضي الشاعر محمد الصالح باوية في توظيف التدوير العروضي في المقطع الشعري الأول، الذي أحصينا فيه سبعة مواضع كاملة، و اتخذ شكلين من تقطيع تفعيلة الرمل و هما: (فا/علاتن:مرتان)، (فاع/لاتن:خمس مرات)، و يختلف الشكلان في وقوف الأول على سكون و الثاني على حركة، و هذا الترابط و التداخل العروضي إنما يثبت ترابطا في تطور أحداث ثورة الجزاريين ضد فرنسا، كما يوحي أيضا بالوحدة الموسيقية بين الأسطر الشعرية، وتماهي الذات المبدعة مع حيثيات القضية التي تتقمصها، فالمدى و الصمت و الريح بما تحمله من شحنات دلالية، كان لا بد أن ترتبط مع النتيجة الحتمية في السطر الموالي: تذري رهبة الأجيال...،فالتدوير هنا عكس بحق "الحالة الشعورية لدى الشاعر و الرغبة في السرد و مواصلة الإنشاد، و يبقى بمثابة نبع يتدفق لا ينتهي إلا بانتهاء الفكر أو انطفاء جذوة الإبداع عند الشاعر"1، و كما قلنا آنفا، فالشاعر

<sup>1-</sup>عبد الرحمن تيبرماسين، البنية الإيقاعية للقصيدة المعاصرة في الجزائر، دار الفجر، القاهرة،مصر،ط1،2003، ص 148



قد واصل التدوير العروضي في المقطع الأول "و كلما، واصل الشاعر في التدوير زاد مبنى القصيدة و الزيادة في المبنى زيادة في المعنى"<sup>1</sup>.

و الآن نستعرض ورود التدوير العروضي من خلال هذا الجدول

| ملاحظات     | شكل التدوير | عدد التدوير | عدد الأسطر | رقم المقطع |
|-------------|-------------|-------------|------------|------------|
| كثافة       | فا/علاتن 02 | 07          | 29         | الأول      |
| التدوير     | فاع/لاتن 05 |             |            |            |
| خلو تام     |             | 00          | 15         | الثاني     |
| تنوع في     | فاعلا/تن02  | 04          | 10         | الثالث     |
| الأشكال     | فاع/لاتن01  |             |            |            |
|             | فا/علاتن01  |             |            |            |
| خلو تام     |             | 00          | 21         | الرابع     |
| خلو تام     |             | 00          | 08         | الخامس     |
|             | فاع/لاتن02  | 02          | 18         | السادس     |
| خلو تام     |             | 00          | 09         | السابع     |
| هيمنة شكل   | فا/علاتن03  | المجموع:13  | 110سطرا    | سبعة مقاطع |
| فاع/لاتن 08 | فاع/لاتن08  |             |            |            |
| من أصل 13   | فاعلا/تن02  |             |            |            |

يلاحظ من خلال الجدول كيفية انتشار التدوير العروضي عبر جسد قصيدة (ساعة الصفر)، إذ خلت المقاطع (4،5،7،2)، من أي تدوير عروضي، في حين حضر في المقاطع(1،3،6)، بكثاقة مختلفة، أعلاها في المقطع الأول، و هذا يحيلنا على قيام القصيدة بالتنوع بين الحضور و الغياب، و هذه في حد ذاتها خصيصة تضاف لباقي الخصائص الشعرية، فظاهرة التدوير "تخضع لمطلب دلالي نحوي، إيقاعي، تفسره اللغة و علاقات التركيب فيها"2،ثم إن لغة الشعر "حرة لا حدود لها و لا قيود توثقها من انطلاقها، و إنها بهذا الانطلاق و هذا التجاوز أو الحرية، قد تفاجئ بما يمتع و بما يدهش و يثير الاستغراب"3، و الشاعر محمد الصالح باوية قد أدهشنا في هندسة قصيدته من حيث تكثيفها الدلالي وتنوع روافد إيقاعها ،فكانت قصيدة نوفمبرية حقا "فيها التناسب و الإمتاع"4.

<sup>1-</sup> عبد الرحمن تيبرماسين، البنية الإيقاعية للقصيدة المعاصرة في الجزائر، ص 148

 $<sup>^{2}</sup>$  عمر خليفة بن إدريس، البنة الإيقاعية في شعر البحتري،  $^{2}$ 

<sup>3-</sup> أحمد محمد المعتوق، اللغة العليا، دراسات نقدية في لغة الشعر، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، المغرب، ط1،2006، ص 59

<sup>4 -</sup> عبد القادر رحماني، في علم الصوتيات،البنية الإيقاعية،حقل دلالي تطبيقي، في أغاني الحياة لأبي القاسم الشابي، دار ابن بطوطة للنشر و التوزيع،عمان، الأردن،ط1،2014،ص141



#### الخاتمة

#### خلص البحث إلى تثبيت النتائج التالية:

- أغنيات نضالية هو الديوان الوحيد و الأوحد لمحمد الصالح باوية، عدد قصائده (12)، من الشعر الحر، الذي ينبى على السطر و وحدة التفعيلة، وفق البحور الصافية، كرس لقضية الثورة الجزائرية و القضايا العربية مثل قضية فلسطين و كذلك القضايا الإنسانية.
- ساعة الصفر أطول قصيدة و أجمل في أغنيات نضالية، بلغ عدد أسطرها 29 سطرا، و سبعة مقاطع شعرية، أطلق على الدلالية على المنات على المنات على على الدلالية و رغم ذلك فقد حافظت على شحناتها الدلالية و وقوة سبكها و كثافة معانها، مما يوحى بعبقرية صاحها.
- لم يتخلص شاعرنا كليا من صورة القصيدة التراثية، فكان بين الفينة و الأخرى يستحضر سطرين متتابعين، يمكن ربطهما على شكل بيت شعري، بصدر و عجز، خصوصا المقطع السابع من ساعة الصفر، الذي ذكرنا بالثنائيات و الموشحات.
  - قامت القصيدة على نظام الأسطر الشعرية، المتحدة في التفعيلة ( فاعلاتن)، المختلفة في الكم التفعيلي.
- أقام الشاعر أسطره الشعرية على نظامين، نظام المؤالفة و التماثل حينا، و المخالفة في أحيان كثيرة، و هنا يكمن سر الشعر الحر، فالمستمع أو المتلقي، يبقى مستعدا للمباغتة، و الدهشة، فلا توجد قاعدة سطرية في الشعر الحر على عكس القصيدة التراثية فالشكل منجز مسبقا.
- انصهار الشاعر مع موضوعه و تبني أحداث عصره، فكان يتكلم بضمير ياء المتكلم، التي لا تعنيه شخصيا بقدر ما تعني الشعب الجزائري بكل شرائحه، و هذه من حيل صدق التجرية الشعورية في القصيدة الحرة.
- ساعة الصفر كباقي قصائد الديوان من الشعر الحر، متألفة من سبعة مقاطع شعرية، أطولها المقطع الأول (29 سطرا)، تماثلت الأسطر في التفعلية (فاعلاتن) و اختلفت في الكم التفعيلي.
- هندس الشاعر أسطره الشعرية على أربع تفعيلات كحد أقصى و تفعيلة واحدة كحد أدنى، و الشعر الحريتيح له الإطالة أكثر من ذلك، أي إلى ست تفعيلات، لكنه اكتفى بأربع، ففي السطر الخامس من المقطع الثالث، خرج الشاعر عن هذه القاعدة، فأوشك أن يوظف خمس تفعيلات رملية، لكنه تفادى ذلك عن طريق استدعاء التدوير العروضي (فا/علاتن).
- صاغ تجربته الشعرية (ساعة الصفر) على إيقاع مجزوء بحر الرمل، و كان حضوره طوفانيا في الديوان، إذ شمل 07 قصائد من أصل12، و هذا يدل على خصوصيات في بحر الرمل، بحر صاف مناسب للشعر الحر، يقوم على وحدة التفعيلة، يصاحب المشاعر و القضايا الوجدانية، ارتبط بالشعر الثورى في الجزائر و غيرها من البلدان العربية.
  - إن طريقة توزيع تفعيلات بحر الرمل، بين مد و جزر، حركت الصراع القائم بين البياض والسواد في فضاء النص.
    - خلو قصيدة "ساعة الصفر" من الأخطاء العروضية.
- لعب الانزياح الزحافي ( زحاف الخبن)، في الحد من هيمنة المقاطع الطويلة على المقاطع القصيرة، فأحدث توازنا إيقاعيا بأن سوى بينهما (6/6)، كما أحدث تلوينات و خروقات على بنية التفعيلة الرملية، تفاديا للرتابة الناجمة عن التكرار.
- استدعى الشاعر علة ( الحذف): فاعلاتن= فاعلا= فاعلن، و تمركزت في القوافي، خصوصا المقطع الخامس و السادس من القصيدة، و قد التزم بها الشاعر في قوافي المقطع الخامس، و ارتبط بها مرتين زحاف الخبن: فعلا= فعلن، و هذه كلها تلوينات يتيحها بحر الرمل حتى في الرؤية التراثية.
  - لا يلتقي التدوير و علة الحذف، إنها لعبة الحضور و الغياب.



- استقت القصيدة الشعرية (ساعة الصفر) حيويتها من موضوعها أولا، وعبقرية صاحبها ثانيا، والتنويعات و التبديلات ( التفعيلات السالمة، التفعيلات المزاحفة، الكم الفعيلي الطويل، الكم التفعيلي المتوسط، الكم التفعيلي القصير، لعبة البياض و السواد، فضاء انتشار الأسطر ثالثا، و قد نتج عن هذا نشاط الدورة الدموية للقصيدة و تجدد مباغتتها للمتلقى.
- استغل الشاعر ظاهرة التدوير العروضي، كانزياح عن القاعدة، التي تفيد استقلالية كل سطر بمعناه و موسيقاه، فأحدث تواشجا بين الأسطر المدورة، تماما كتواشج الشعب الجزائري في مقاومة المستعمر ليلة نوفمبر 1954 و ما بعدها.
- أدى التدوير العروضي أدوارا مهمة في التماسك النصي من خلال المواشجة بين السطور المدورة، و فعّل الوتيرة الإيقاعية و نشّط ظاهرة الإنشاد.
- نوّع الشاعر في أشكال التدوير العروضي وقد أحصينا الأشكال التالية (فا/علاتن،فاع/لاتن،فاعلا/تن)، و هذه التلوينات من شأنها إحداث إيقاعات مختلفة، تساهم في نشاط و فاعلية المباني و المعاني.
- اعتمد الشاعر على حيل شعرية أخرى ، ساهمت في تجدد القراءة و انفتاح التأويل مثل : شعرية البياض، شعرية السواد، التنويع القافوي الدائم، الاعتماد على حروف روي تكرارية، فها نشوة، تتواشج و الأناشيد مثل المقطع السابع حيث هيمن روي الداء.

### قائمة المصادرو المراجع

أولا: قائمة المصادر:

- محمد الصالح باوبة، أغنيات نضالية، موفم للنشر والتوزيع،الجزائر،ط2 ،2012.

ثانيا: قائمة المراجع

- إبراهيم أندس:

الأصوات اللغوية، مكتبة الأنجلو المصرية، دط، 1999.

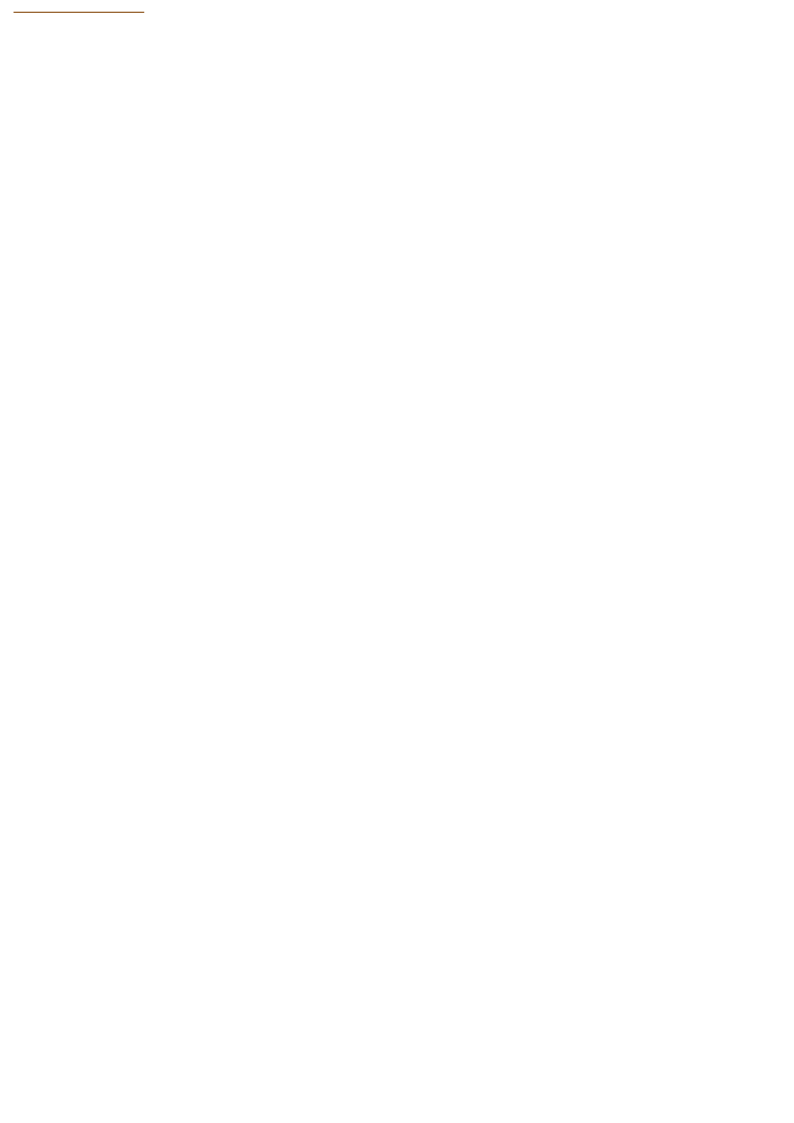
موسيقي الشعر، مكتبة الأنجلو المصربة،القاهرة،دط،1972

- أبو القاسم سعد الله، تاريخ الجزائر الثقافي،1954-1962، ج10، دار البصائر للنشر والتوزيع، الجزائر، طبعة خاصة،2007.
- ابن رشيق، العمدة في صناعة الشعر و نقده، ج1، تحقيق النبوي عبد الواحد شعلان، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط1، 2000.
  - أحمد محمد معتوق، دراسات نقدية في لغة الشعر، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، المغرب، ط1، 2006
  - أحمد كشك: الزحاف و العلة، رؤية في التجريد و الأصوات و الإيقاع، دار غريب، القاهرة، مصر،ط 1، 2005.
- حازم القرطاجني، منهاج البلغاء و سراج الأدباء، تحقيق محمد الحبيب ابن خوجة، دار الغرب الإسلامي، بيروت، لبنان، ط3
   1986.
  - شلتاغ عبود شراد، حركة الشعر الحر في الجزائر، المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر، دط ،1985.
  - صلاح عبد الدايم، موسيقي الشعر بين الثبات و التطور، مكتبة الخانجي، القاهرة، مصر، ط3، 1993.
- صلاح الدين باوية، محمد الصالح باوية، الشاعر و الطبيب المجاهد الشهيد، دار الماهر للطباعة والنشر و التوزيع، سطيف، الجزائر، ط1، 2019.
  - عبد الرحمن تيبرماسين، البنية الإيقاعية للقصيدة المعاصرة في الجزائر، دار الفجر، القاهرة، مصر، ط1، 2003.
- عبد القادر رحماني، في علم الصوتيات، البنية الإيقاعية، حقل تطبيقي، في أغاني الحياة لأبي القاسم الشابي، دار ابن بطوطة للنشر والتوزيع، عمان، الأردن، ط1، 2014
  - عبد الملك مرتاض:



أدب المقاومة الوطنية في الجزائر،1962،1830، ج1، دار هومة للنشر و التوزيع، الجزائر، ط 2 ،2009. معجم الشعراء الجزائريين في القرن العشرين، دار هومة، الجزائر، ط 1 ،2007

- عمر خليفة بن إدريس، البنية الإيقاعية في شعر البحتري، منشورات جامعة قاربونس، بنغازي، ليبيا، ط 1 ،2003.
- محمد الأخضر السائعي، روحي لكم: تراجم و مختارات من الشعر الجزائري الحديث، المؤسسة العربية للكتاب، الجزائر، ط 1986، 1
- محمد الصالخ خرفي، جماليات المكان في الشعر الجزائري المعاصر، أطروحة دكتوراه، مخطوط ،جامعة منتوري، قسنطينة، الجزائر،2006،2005.
- محمد ناصر، الشعر الجزئري الحديث ،اتجاهاته و خصائصه الفنية،1975،1925،دار الغرب الإسلامي، بيروت، لبنان، ط 2 2006،
  - محمد المبارك، استقبال النص عند العرب، المؤسسة العربية للدراسات و النشر، بيروت، لبنان، ط 1 ،1999.
- محمود مصطفى، أهدى سبيل إلى علمي الخليل، العروض و القافية، تحقيق سعيد محمد اللحام، عالم الكتب، بيروت، لبنان، ط 1 ، 1972.
  - محمود عسران، البينة الإيقاعية في شعر شوقي، مكتبة بستان المعرفة، الإسكندرية، مصر، ط 1 ،2006.
    - نازك الملائكة، قضايا الشعر المعاصر، منشورات مكتبة النهضة، بيروت، لبنان، ط 3 ،1967.





# God, Soul, and World Al-Ghazali on Islamic Consciousness الله والروح والعالم الغزالي والوعي الإسلامي

د. رواء محمود حسين . الولايات المتحدة الأمربكية Dr. Rawaa Mahmoud Hussain USA

#### ملخص:

يعد الغزالي من أبرز علماء الإسلام عبر التاريخ. شكلت كتبه ودراساته في مختلف مجالات العلوم الإسلامية المصدر الأساسي لكثير من علماء المسلمين بعده. عمل الغزالي في العديد من الميادين الإسلامية من التفسير والحديث والفقه وأصول الفقه والتصوف والفلسفة والمنطق وغيرها. في هذه البحث، أدرس مفهوم المعرفة عند الغزالي وعلاقته بالله والإنسان. التجربة التي أعدها ليست معرفة مطلقة أو نظرية بحتة، بل فهماً ذا بعد ديني وإنساني في نفس الوقت.

الكلمات المفاتيح: الغزالي. المعرفة. الله. العالم. الإنسان

#### Abstract:

Al-Ghazali is one of the most prominent Islamic scholars throughout history. His books and studies in various fields of Islamic sciences formed the primary source for many Muslim scholars after him. Al-Ghazali worked in many Islamic fields of interpretation, hadith, jurisprudence, the principles of jurisprudence, mysticism, philosophy, logic, and others. In this paper, I study the concept of knowledge of al-Ghazali and its relationship to God and man. The experience I consider in this research is not absolute knowledge or pure theory, but rather an understanding with a religious and human dimension at the same time.

#### Keywords:

Al-Ghazali, Knowledge, God, World, Human.



#### Introduction:

Islam established knowledge on at-Tawhid, the solidarity of God. It rehashed in the sacred Qur'an as the key convention of Islam. At-Tawhid or Islamic monotheism communicated in an equation called al-Shahadah. "There is no God except Allah." It implies that there is no God yet one supreme God, the Lord, and Created of the universe. Islam puts supreme accentuation on the solidarity of God, and everything else settles round this interesting focus and gets from it. It starts with God and finishes in Him.<sup>1</sup>

A man, according to Al-Ghazali, will open the entryway to the information on God when he knows his very own spirit. And then, when he comprehends reality with regards to his very own soul. Information on the spirit prompts the information on God. The information is to comprehend what we are, how God created us, whence we are. It is also for what we are here, whether we are going, in what our bliss comprises, and what we should do to verify it. Knowledge in Islam, according to Al-Ghazali, is in what our hopelessness comprises. It is also we should do to maintain a strategic distance from it. Also, further, our essential characteristics are appropriated into creature, savage, demoniacal, and heavenly characteristics. We have to know, in this manner, what characteristics prevail in our character. We also need to know the prevalence of which our actual satisfaction comprises. <sup>2</sup>

As Al-Ghazali indicated, a man was to remain at the entryway of administration in slightness and shortcoming. And hang tight for the opening of the entryway of otherworldly association, and the vision of excellence. Many characteristics, regardless of whether creature or brutal or demoniacal that a man has. They are by their methods; the body may be adjusted to be a vehicle for the soul. The soul, by methods for the body, which is its vehicle. The brief home of the earth may look for after the information and love of God, as the huntsman would try to make the phoenix and the griffin his prey. At that point, when it leaves this strange land for the area of otherworldly fellowship, it will be qualified to participate in the riddle contained in the greeting, "enter in harmony, O devotees!"

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Muḥammad Abdul Ḥaq, "The Perspective of At-Tawḥīd, in *Islamic Studies* 22: No. 3 (Autumn 1983), pp. 1-19. Stable URL: <a href="http://www.jstor.org/stable/20847235">http://www.jstor.org/stable/20847235</a>

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Al Ghazali, *The Alchemy of Happiness*, by Mohammed Al-Ghazzali, the Mohammedan Philosopher, trans. Henry A. Homes (Albany, N.Y.: Munsell, 1873). Transactions of the Albany Institute, VIII. 3/28/2017. <a href="http://oil.libertyfund.org/titles/1844">http://oil.libertyfund.org/titles/1844</a>, pp. 13-14.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Al Ghazali, *The Alchemy of Happiness*, pp. 14- 15. Al Ghazali, The Alchemy of Happiness, pp. 14- 15. Al-Ghazali sets out a nullification of the scholars' contentions in his celebrated Tahafut al-falasifah. He takes note of that the rationalists in certainty deny God as the Agent of the world since something everlasting—for this situation the world—can't have a specialist. He additionally keeps up that it was in the idea of God's eternal will to pick when the world started. Accordingly, Ibn Rushd sees that both the logicians and the Kalam scholars translate Qur'anic stanzas relating to creation allegorically. The scholars accurately can discover no section demonstrating that God made the world from literally nothing. Jon Hoover, "Perpetual Creativity in the Perfection of God: Ibn



#### On the knowledge of God:

Al-Ghazali accepts that the proof for the greatness of information in the Qur'an [is manifest] in the expressions of Allah: "Allah gives testimony there is no Allah however He, and the holy messengers, and men endued with information, set up in righteousness." (3:16) See, at that point, how Allah has referenced Himself first, the heavenly attendants second, and men invested with information third. In this, you truly have respect, greatness, qualification, and rank. What's more, again, Allah stated: "Allah will bring up in rank those of you who accept just like the individuals who are given information." (58:12). It was conceivable just through the intensity of information. Allah likewise stated: Yet they to whom information hath been given stated, 'Hardship to you! The prize of Allah is better [for him who accepts and does right]," (28:80), indicating in this manner that the incredible significance of the great beyond is refreshing through information. As indicated by ibn-'Abbas, the scholarly men rank 700 evaluations over the devotees, between every two of which is a separation 500 years in length. Said, Allah. "State, 'will the individuals who know be regarded as equivalent to the individuals who don't?" (39:12) Allah additionally stated, "None dread Allah however the insightful among His hirelings; (35:25) and once more, "State, 'Allah is observer enough in between you and me, and whoever hath the information on The Book!" (13:43). \(^1\)

The work starts with a calling of confidence. The abundance of this world, similar to life itself, is of constrained length and misfortune all worth when we kick the bucket. The main unlimited riches, the main belonging that has everlasting worth, is the confidence that God has given the sovereign. The incredible scholar contrasts the confidence with a tree with fundamentals and ten branches. The roots, which speaks to the standards of confidence will empower him to present the traits of God: virtue, time everlasting, omniscience, power, vision, will, hearing, discourse and activity, from which he attracts certain passing exercises of modesty proposed for the sovereign. The second piece of confidence is the meaning of prescience, nubuwwa. Man can't act naturally know the convictions, demonstrations, and states that will prompt satisfaction in the following scene. God has made

Taymiyya's Hadith Commentary on God's Creation of this World," in Journal of Islamic Studies 15, No. 3, 1 September 2004, Pages 287–329, https://doi.org/10.1093/jis/15.3.287 (01 September 2004), p. 288.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Al-Ghazali, The Book of Knowledge, Faris Nabih Amin (tr.): translated with notes of the Kitāb al-'ilm of al-Ghazzālī's Iḥya' 'ulūm aldīn (Lahore: Sh. Muhammad Ashraf, 1962), pp. 3 — 4. Faris Nabih Amin (tr.): The Book of knowledge; translated with notes of the Kitāb al-'ilm of al-Ghazzālī's Iḥya' 'ulūm al-dīn, vii, 236 pp. Lahore: Sh. Muhammad Ashraf, 1962. Rs. 15, Bulletin of the School of Oriental and African Studies, 26, No. 3, pp. 654-655. https://doi.org/10.1017/S0041977X00070427 (Published online: 24 December 2009).



edges, which are sent by him to those He has decided for unceasing joy, the prophets, of whom Muhammad was the last. <sup>1</sup>

Its particular ascribe is to know God and to appreciate the vision of the magnificence of the Lord God. In any case, when we talk about heart, we don't mean the bit of tissue, which is in the left half of the bosom of a man. For that is found in a dead body and creatures: it might be seen with the eyes and has a place with a noticeable world. God made a man of two things: the one is a public body, and the other is something inward, that is called soul and heart, which must be seen by the brain. Heart, which is determinedly called soul, doesn't have a place with this world. It has resulted in these present circumstances world; it has just come to leave it. The body is like a vehicle, and all the outside and inward organs of the body are its subjects. <sup>2</sup>

It has been said that in the accompanying expressions of Allah, "O Sons of Adam! We have sent down to you clothing wherewith to cover your bareness, and amazing pieces of clothing; yet the attire of devotion this is ideal," (7:25) the garments speak to information, the mind-blowing articles of clothing, truth, and the garment of devotion, humility. Allah likewise stated," And We have presented to them a book: with information have We clarified it;" (7:50). And once more, "Yet it is clear sign in the hearts of those whom the information hath came to;" (29:48) and, "With information will We let them know;" (7:6) and once more, "[He] hath made man, [and] hath trained him articulate discourse." (55:2-3). Furthermore, again, Allah stated, "These illustrations do we set out for men: and none comprehends them to spare the individuals who know." (29:42) Allah likewise stated, "Yet if they somehow happened to allude it to the Apostle and those in power among them, those of them who might inspire the data would know it" (4:85). He hence made the information on His will subordinate upon their endeavors to discover it out and set them by the prophets in the [ability] to make it known.<sup>3</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Yassine Essid, A Critique of the Origins of Islamic Economic Thought (Leiden- Boston: Brill, 1995), p. 30.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Al Ghazali, *The Alchemy of Happiness*, pp. 15 – 16. Ignacio L. Götz argues that Descartes and al-Ghazâlî were led to inquire into the nature of certainty. They did that by their experiences of a fragmented world. In spite of the fact that they lived 500 years separated, their inquiries were comparative. It is possible to say that Descartes was more obliged to al-Ghazâlî than he would have been eager to concede. In any case, regardless of striking likenesses, there are critical contrasts. For Descartes, God was an outside underwriter; for al-Ghazâlî, God was the very truth experienced so that it someone couldn't question. Descartes discovered sureness in any experience or idea that overpowered him by its clearness and peculiarity. Such conviction is in instinct, which is an immediate, experiential knowing. God ensures that we will not delude in this. Then again, al-Ghazâlî discovered sureness in an immediate encounter (dhawq) of God in whom all information dwells. See Ignacio L. Götz, "The Quest for Certainty: Al-Ghazâlî and Descartes," in Journal of Philosophical Research 28 (2003), p. 1. DOI: 10.5840/jpr\_2003\_16. 6

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Al-Ghazali, *The Book of Knowledge*, Faris Nabih Amin (tr.): Being a translation with notes of the Kitāb al-'ilm of al-Ghazzālī's Iḥya' 'ulūm al-dīn, *op. cit.*, p. 3.



Crafted by God are caught by the faculties, which are five, hearing, taste, sight, smell, and contact. For such a course of action of the faculties, there was likewise need of a body. The body itself is out of four various components, water, earth, air, and fire. It is in the persistent risk of dying from the outside and inward adversaries that interminably attack it. Its outer adversaries are, for example, wild monsters, suffocating, and blazes; its inward foes, for example, yearning and thirst. For eating and drinking, it needs inward and outer instruments like the hand, the mouth, the stomach, the forces of hunger, and processing. To oppose these, it needed different inside and outside powers, for example, the hand and foot, sight and hearing, nourishment, and drink. There additionally was need of intends to direct in their intermittent use, that is, for the inside faculties. These are five, the resources of recognition, reflection, memory, memory, and creative mind. Their house is in mind, and every ha a particular capacity, as is notable to the educated. All these are the operators of the heart and subject to its standard. If, for instance, the heart gives. <sup>1</sup>

#### On the Knowledge of the Soul:

It is not easy to acquire information on the heart until we know its embodiment and its actual nature, its resources, and its relations with its resources. Nor until we know its characteristics, and how through them the information on God is gotten, and what satisfaction is, and how bliss is to be verified. We should know at that point that the presence of the soul is obvious and isn't associated with the question. It isn't a body, which someone can find in carcasses and creatures for the most part. At death, the body goes to earth, however the soul experiences no defilement. Still, it isn't allowed to us to comprehend what the soul is in its genuine nature and its essence. God says in his Holy Word: "They will get some information about the soul. The answer, the soul, is a creation by the declaration of the Lord." The soul has a place with the universe of pronouncements. A person with his eyes all the way open should view the world and upon his very own body. And afterward shut his eyes, everything would be hidden from his view so that he couldn't see even his own body. However, the presence of his soul would not be simultaneously closed out from his perspective. <sup>2</sup>

Since its commencement, Islam has been the source or conductor for some social, creative, logical, and innovative advances. The most outstanding blossoming of Islamic culture occurred from the eleventh through the thirteenth hundreds of years, where Muslim researchers added to fields. For example, stargazing, topography, medication, and optics, just as pseudo-sciences, for instance, speculative chemistry and crystal gazing (even though these last practices were dismissed by the all the more observing Islamic researchers). Islamic researchers

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Al Ghazali, *The Alchemy of Happiness*, p. 18. For further discussions, See Maha Elkaisy-Friemuth, *God and Humans in Islamic Thought: Abd Al-Jabbar, Ibn Sina and Al-Ghazali* (New York: Routledge, 2006).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Al Ghazali, *The Alchemy of Happiness*, pp. 16 – 17.



were instrumental in transmitting lost old style, especially Hellenistic, philosophical, and scholarly attempts to Europe. It was mainly using Islamic Spain and, to a lesser degree, Islamic Sicily. Most broadly, Islam presented Arabic numbers (counting zero) toward the West. <sup>1</sup>

The Islamic method of the wellsprings of information contrasts from the vision of worldly disbelievers. It makes presence their only source and can't imagine a strategy of information except that by which the substances of the physical universe got known. It additionally varies from the different strict supernatural originations. The celestial disclosure is consistently a definitive source of information, yet it was never the sole. Muslim scholars from the past reliably attempted to get specific details on how to infer the guidelines and ideas of the Qur'an. They built up these just based on sound judgment rather than a binding together approach. The significant distinction between Islamic is that the last set up proofs from the detectable universe for its case that there is a second wellspring of information, for example, disclosure. While the realists deny this reality, which is demonstrated by the source of information they recognize, which places them in inconsistency. The defenders of different strict magical beginnings put stock in hotspots for which they have no hint of verification for their credibility.<sup>2</sup>

All presence is of two sorts, one is of the universe of announcements, and the other is of the universe of creation. The issues which have a place with the universe of announcements are those who have not superficies, amount, or structure: to the universe of creation have a place those who do have both amount and structure. The creation discussed in the refrain is in the feeling of foreordination and not of positive development. The individuals who state that the soul is nevertheless a mishap, are in blunder, for the soul exists without anyone else in the body, and a mishap is what subsists with something different. What's more, the individuals who state that the soul is matter are in blunder, for the issue is what can scholar partition it, and the soul isn't vulnerable to division. Likewise, the individuals who state that the soul is made, and is additionally from all endlessness are in blunder, in vain is interminable aside from the being and characteristics of God.<sup>3</sup>

It is God who generous instructs the understudy what soul is. That which is important to the understudy is devout vigor and enthusiasm, and this must be into practice in flawlessness. There is soul, dearest, which is called creature soul, which is powerless of division. It is in creatures. In any case, that soul, which has the property of knowing God, and which is known as the heart, isn't found in monsters, nor is it matter or a mishap. The heart has

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Diane Morgan, Essential Islam: A Comprehensive Guide to Belief and Practice (California: Praeger, 2010), p. xxi.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> E M. AZRAM, "Epistemology: An Islamic Perspective," in *IIUM Engineering Journal (12: 5, 2011), Special* Issue on Science and Ethics in Engineering, p. 180.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Al Ghazali, *The Alchemy of Happiness*, pp.16 - 17.



made with heavenly characteristics. It is a substance of which it is hard to capture the quintessence. The law doesn't allow it to be clarified, yet there is no event for the understudy being familiar with it at the beginning of his voyage.<sup>1</sup>

The satisfaction of the heart comprises the information and love of God. The heart which doesn't feel a need for the information and love of God, and where the adoration for different items rules, is a heart that is wiped out and prepared to die, except if its expressions of love begotten some distance from different things, and the affection for God become overwhelming. The heart that doesn't feel the need of the information on God, and a yearning for hell's sake, but instead aches for after and looks for the world, takes after a debilitated individual who has no craving for nourishment. Yet even inclines toward such things as earth and mud to meat, viewing them as essential, not-withstanding they have no supporting characteristics. On the off chance that to recoup his craving for nourishment, and on the off chance that he keeps enjoying irrational thoughts of what is essential, his disease will develop in quality; until if he proceeds in this state, he will die and lose the delights this world can give. Ultimate ecstasy will be lost, and eternal wretchedness will be its bit. Our asylum is in God! <sup>2</sup>

An individual who doesn't comprehend his own body, substance, but then professes to the information on God, looks like the bankrupt. Even though he has nothing to eat himself, he ought to yet design a blowout for all the poor of the city. The body is nevertheless a creature to be ridden by the heart, which is its rider, while the heart's central end is to get information on God. The nobility of anything relies on what it is in itself. Just in a similar way as when you see a wonderful example of calligraphy or some exquisite stanzas. You acclaim the individual who made them, you feel adoration for him in your heart and want energetically to see him. To put it plainly, a man should make each conceivable effort to pick up the information on God, because the information on God requires the adoration for God.<sup>3</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Al Ghazali, *The Alchemy of Happiness*, p. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Al Ghazali, *The Alchemy of Happiness*, p. 35. Al Ghazali, The Alchemy of Happiness, p. 35. Aaron Hughes shows a phenomenological investigation of al-Ghazali's dialogue of dreams and dream talk as it explicitly identifies with the personnel of the creative mind. The first memory is a significant, however vague and understudied, class, as it is liable for different visual exercises, for example, dreaming, dreams, and prescience. Thus, the results of the creative mind are vague: for the rationalists, they are fanciful. Yet for the spiritualists, they give significant access to truth. The ends are to help in the essential development of the creative mind as a nuanced and considerable class in the scholarly investigation of religion. The creative mind, at that point, is liable for interpreting the spiritual, celestial world into bodily material pictures. These pictures, like this, speak to an essential piece of the spiritualist's understanding. The creative mind attempts to beat the crucial aniconic pressure in monotheism between God's characteristics and His greatness. Aaron Hughes, "Imagining the Divine: Ghazali on Imagination, Dreams, and Dreaming," in Journal of the American Academy of Religion 70, No. 1 (Mar. 2002), p. 33. Stable URL: http://www.jstor.org/stable/1466368.8

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Al Ghazali, *The Alchemy of Happiness*, p. 39



After that, by divine activity and sovereign power, generally weird and superb inward changes occurred, and solid organs, interests, expressions of love, and pleasing characteristics ascended all enhanced with excellence. At the point, a man comes to view his organs and individuals, regardless of whether upon the outside, like the hand, the foot, the eye, the tongue, and the mouth, or upon the inside organs, as the liver, the stomach, and the spleen. He sees that each is the consequence of exceptional intelligence, that everyone has been made for some impossible to miss. And that everyone is in its place and great. A man from his reality knows the presence of a Creator; from his traits. He knows the qualities of his producer; from the control which he has over his very own realm, he knows the control that God practices over all the world. A man sees himself, starting when there was no follow or thought of his reality, and thinks about his creation with consideration. He sees that he had his birthplace from a drop of water. He had neither personality nor understanding: and neither one of the fats, substance, nor bones. <sup>1</sup>

For similarly, as from your very own study being and characteristics you have in a contracted structure taken in the being and traits of God. It is likewise conceivable to see how the opportunity and the sacredness of God look to some extent, as the opportunity of your spirit. A man knows the presence of his maker, that from his examination of the materials of which that shape his body and out of its particular characters. He comprehends the all-powerful intensity of God, that from the utilizations, the course of action, and the mix of his organs, he knows the omniscient insight of God, and that his leniency and empathy reach out to all. He knows, likewise, that these numerous benevolent actions and bounties are offered to him without his chasing or care, from God's rich and flooding elegance.<sup>2</sup>

#### On the Knowledge of the World:

This world is one phase of our life forever. For the individuals who are venturing correctly, it is the street of religion. It is a market opened in the wild, where the individuals who are going on their approach to God, may gather and get ready arrangements for their voyage. And withdraw thereupon to God, without distress or sadness. the world comprises of a specific number of stages between the universe of spirits and the future world. The principal organizes the support, and the latter is the grave, and each period between these is additionally a phase. Every month speaks to a group, every hour a mile, and every breath a stage. It is continually streaming on like running water. Man in his over the top indiscretion believing himself to be for all time built up. He takes part in working up the world: and however, he has no affirmation of a half-hour of time, he gets ready for abiding here

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Al Ghazali, *The Alchemy of Happiness*, p. 42.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Al Ghazali, *The Alchemy of Happiness*, pp. 44 – 45.



for a long time, and not even once forces himself to do the important groundwork for dislodging and moving to another land. 1

It looks like the man who ought to eat to a great extent of rich and fragile nourishment and discover incredible pleasure in the joys of the world. However, he experiences acid reflux; his stomach is disturbed, heaving and infection follow. Therefore, he has a lot to suffer before he can recoup his wellbeing. Man, in this world takes after the visitor who was welcome to participate in the accommodation of a rich man. In token of regard, the workers set before him silver washing-bowls, vessels of expensive stones, fragrances of musk, and golden with scraping dishes. Try not to assume, darling, that everything on to detest the planet. There are a few things that are respectable and significant, which have a place with the world: viz: information, venerate, war with regards to the confidence, and forbearance: and furthermore an adequacy of nourishment, drink and dress, marriage, residential safe house and different things; seeing that they are encouraged on the adventure to the future world and in the way of information, they are every one of them exceedingly significant and fundamental. <sup>2</sup>

In his Tahafut al-Falasifa (Eng. The Incoherence of the Philosophers), al-Ghazali contends on legitimate and experimental grounds. He supposed a fundamental association between what we constantly view as the common productive reason and its impact that we can't demonstrate. He doesn't, in any case, take a rationalist to remain on this inquiry. Yet, he continues to assert two points: that there is no causal organization in regular things; (2) that every single characteristic occasion is the immediate formation of God. Al-Ghazali subsequently denies fundamental activity inside and out. He offers articulation to the Islamic school of prejudiced philosophy (kalām) to which he had a place, the Ashcarite school. Al-Ghazali had an unmistakable fascination likewise for rationale. He composed original treatises for his kindred scholars, urging them to ace this artistry as an instrument to

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Al Ghazali, *The Alchemy of Happiness*, p. 65 – 71. David Decosimo clarifies the spot of control, or subjection to another's discretionary power, in al-Ghazāli's political idea, particularly his Counsel for Kings. Researchers have since quite a while ago idea originations of freedom immaterial to or missing from medieval Islamic political concept. Yet have dismissed the conceivable nearness of originations of freedom as non-mastery. In structure and substance, Counsel for Kings would set up and distribute philosophically grounded relations of correspondence and responsibility by which political power would compel against intervention. Drawing on late work focusing on his long-lasting political commitment and self-understanding as his age's "Reviver" (mujaddid). Al-Ghazālī is profoundly worried about mastery and verifiably advances a hearty beginning of freedom as far as non-control. With other people who think about freedom as non-control. Al-Ghazālī distinguishes honeyed words as a unique risk to liberty and conveys his teaching of "directing right and restricting incorrectly" (ḥisba) as a cure to it and mastery all the more extensively. By it, and different methods, he propels non-overwhelming governmental issues of shared acknowledgment, or can be perused as doing as such, regardless of whether different strands of his idea push in contending bearings. See David Decosimo, "An Umma of Accountability: Al-Ghazālī against Domination," in Soundings: An Interdisciplinary Journal 98, No. 3 (2015), p. 260. DOI: 10.5325/soundings.98.3.0260, Stable URL: <a href="http://www.jstor.org/stable/10.5325/soundings.98.3.0260">http://www.jstor.org/stable/10.5325/soundings.98.3.0260</a>

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ghazali, *The Alchemy of Happiness*, p. 72, 73, 74.





establish their doctrinal rivals. The treatises, in the fundamental, summarize and clarify the rationale utilized by the Islamic savants - a rationale that mirrors the Stoic and Aristotelian customs. Al-Ghazali perceives formal rationale to be insightfully impartial, and thus not the slightest bit clashing with his religious philosophy." He doesn't restrict himself to formal rationale in these compositions; nonetheless, however, examines the Aristotelian exhibition. What's more, it is in his announcements on an exhibition that we appear to be stood up to with Catch 22. Expressive science, as comprehended by the Islamic savants, lays on the hypothesis of basic causes and capacities as far as it. Al-Ghazali, also, doesn't restrict such heavenly activity to the domain of the lifeless and the nonsensical. In his al-Iqtiṣād fi-I-Ftiqād (Eng. The Golden Mean of Belief), he insists on the tenet that the individual human act, similar to some other event on the planet, is likewise the immediate making of God. Causal viability dwells in God alone. <sup>1</sup>

No individual can work at a wide range of exchanges. Yet by the desire of God, upon one is lapsed one artistry and upon another two, and the entire network needs, one part upon the other. At the point when ravenousness, aspiration, and avarice hold influence in the hearts of men since some are not satisfied to see others get respects. It is in light of the fact that they don't try to subdue their needs, jealousy and scorn emerge among them. As man's necessities on the planet are three, viz: dress, nourishment, and safe house, so expressions of the human experience of the world are three, viz: weaving, planting, and building. The remainder of expressions of the human experience fills either for the need of culminating the others or for fixing wounds. In this manner, the spinner helps crafted by weaving; the tailor completes that work to flawlessness, while the material dresser adds excellence to work. In human expressions, there is a need for iron, skins, and wood, and for these, numerous instruments are fundamental. <sup>2</sup>

The world resembles a conjurer. Who shows himself to you just as he would stay with you and would perpetually be next to you, while in truth, this world is consistently upon the purpose of being grabbed away from you, despite you are serenity unaware of it. The world resembles a shadow, which, while you see it, appears to be fixed, even though in all actuality, it is moving. Life resembles running water, which is continually progressing, yet far off, imagine that it is still and changeless, and you wish to fix your habitation it. The world again resembles a conjurer who performs for your demonstrations of companionship. He shows love for far off for winning your expressions of love to him: however, when he has verified your affection, he dismisses his face from you. <sup>3</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Michael E. Marmura, "Ghazali and Demonstrative Science," in Journal of the History of Philosophy 3: 2 (October 1965), p. 183.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Al Ghazali, *The Alchemy of Happiness*, pp. 78 – 79.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Al Ghazali, *The Alchemy of Happiness*, pp. 69 - 70.



#### **Conclusion:**

The concept of knowledge with Al-Ghazali is not an abstract or pure concept but rather a concept with dimensions related to God, man, and the world. Al-Ghazali believes that education is directly related to the creator of man and existence, and it is he who honors the man with this knowledge. Also, knowing one's person and about life necessarily leads to knowledge of God.

#### Bibliography:

- 1- Abdul Ḥaq, Muḥammad, "The Perspective of At-Tawḥīd, in Islamic Studies 22: No. 3 (Autumn, 1983). Stable URL: http://www.jstor.org/stable/20847235
- 2- Al Ghazali, The Alchemy of Happiness, by Mohammed Al-Ghazzali, the Mohammedan Philosopher, trans. Henry A. Homes (Albany, N.Y.: Munsell, 1873). Transactions of the Albany Institute, VIII. 3/28/2017. <a href="http://oll.libertyfund.org/titles/1844">http://oll.libertyfund.org/titles/1844</a>.
- 3- \_\_\_\_\_\_, Amin, Faris Nabih (tr.): The Book of knowledge; translated (Eng. Kitāb al-'ilm of al-Ghazzālī's Iḥya' 'ulūm al-dīn (Lahore: Sh. Muhammad Ashraf, 1962. Rs. 15, *Bulletin of the School of Oriental and African Studies*, 26, No. 3. https://doi.org/10.1017/S0041977X00070427 (Published online: 24 December 2009).
- 4- Azram, E.M., "Epistemology: An Islamic Perspective," in IIUM Engineering Journal (12: 5, 2011), Special Issue on Science and Ethics in Engineering.
- 5- Decosimo, David, "An Umma of Accountability: Al-Ghazālī against Domination," in Soundings: An Interdisciplinary Journal 98, No. 3, (2015). DOI: 10.5325/soundings.98.3.0260, Stable URL: http://www.jstor.org/stable/10.5325/soundings.98.3.0260
- 6- Elkaisy-Friemuth, Maha, God and Humans in Islamic Thought: Abd Al-Jabbar, Ibn Sina, and Al-Ghazali (New York: Routledge, 2006).
- 7- Götz, Ignacio L., "The Quest for Certainty: Al-Ghazâlî and Descartes," in Journal of Philosophical Research 28 (2003). DOI: 10.5840/jpr\_2003\_16
- 8- Hughes, Aaron, "Imagining the Divine: Ghazali on Imagination, Dreams, and Dreaming," in Journal of the American Academy of Religion 70, No. 1 (Mar. 2002), p. 33. Stable URL: http://www.jstor.org/stable/1466368
- 9- Marmura, Michael E., "Ghazali and Demonstrative Science," in Journal of the History of Philosophy 3: 2 (October 1965). Morgan, Diane, Essential Islam: A Comprehensive Guide to Belief and Practice (California: Praeger, 2010).



10- Yassine Essid, A Critique of the Origins of Islamic Economic Thought (Leiden-Boston: Brill, 1995).

